

# مشكلات الف كرالمت صر في ضود الإثلام

تأليف أنورالجن دي

السنه الرابعة \_ العدد الحادى والحمسون غرة جادى الأول ١٣٩٢هـ \_ يونية ١٩٧٢م

سلسلة البحوث الاسلامية

مشكلات الف رالمت صرّ في ضود الابت لام

> تأليف أنورانجسن بدي

السنة الرابعة ـ العدد الحادى والخمسون غرة جمادى الأولى ١٣٩٢هـ ـ يونية ١٩٧٢م



### بقلم الدكتور مهدي علام ، عضو مجمع البحوث الاسلامية

الحمد لله الذي أرسل رسوله بالهدى ودين الحق ليطهره على الدين كله ، والصلاة والسلام على سبدنا محمد ، صاحب السريعة ، وهادى البنمرية الى ما فيه خير الدنن والدنيا .

وبعد فيسرى أن أستجب لرغبة الأستاذ الدكتور محمد عبد الرحمى بيصار ، الأمين العام لمجمع البحوث الاسلامية أن أقدم للمراء كباب:

#### و مسكلات العصر في ضوء الاسلام ،

### للأسناذ أنور الجندى

ولما كان الامسلام أعز ثروة فى أبدينا ، كان لزاما علينا أن نرعاماً من الشباع ، وأن نصونها من عوامل الانحلال والهيم التي مسلمها عليها أعداء حافدون ، أو جهال مستهترون ، أو مخدوعون . مستسلمون •

وعصرنا الحديث ملى. بالتيارات الفكرية ، والنزعات المذهبية ، الى ننتشر بين نامشتنا ، ونحتاج الى نطرة فاحصة تميز الحديث من الطب • فالاسلام لا يعادى حديدا الا اذا كان ضلالا ، ولا يصد عن طور الا اذا كان انحدارا . وقد عرض المؤلف في هذا الكتاب الى المفاهيم المتعددة التي بكلم عها دعابها ، محددها ، وأبان موفف الاسلام من كل مهها • فالإسلام دين المربة ، ودس المعل ، ودس النطور والتعدم ودين المطولة ، ودين كل قيمة رفيمة أصيلة ، ولكن الاسلام لا يتخدع بكل ما يذكر باسم الحرية ، واسم المقل ، واسم النطور والنفدم، واسم البطولة ، بل لابد من غييز الحق من الباطل ، والأصيل من الزيف •

ان الحياة حديقة جميله ، ومبادى، الاسلام أجل أذهارها ، ولكن في طبيعة المصو النياني ، وننصل البذور ، أن تنصو بعص الحسائس الهمارة ، وتلنف حول هذه الأزهار • ولابد لهذه الحديمة من بستاني ننعهدها بالرعابة فيستأصل هذه الحشائش ، حتى لا نلنف حول الأزهار فنصلها أو تضعفها •

والأستاذ أنور الجندى بستانى خبعر فى ميدان البحث الدينى والأدبى • ولست أشك فى أن فسراء كتسابه هسفا مسيضمون الى استساعهم بارائه ، شعورهم بتعديره والسناء علمه •

فلىبارك له الله تعالى فيما كتب ، ولببارك لهم فيما يقرءون · مهدى علام

## مدخل إلى البحث

إن حقائق كتيرة ، ووئائق عديدة ، تكشفت في السنوات الأخيرة ، لما أثر كبير على كبير من الأراء والنظريات والنضايا التي كانت تعد في خيال الشكر والنقافة والناريخ ، يينا هي شبهات زائفة صيغت في صورة براقة خادعة ، فبلت كأنما هي حقائق ، واستمر خداعها زمناً طويلاً ، وكان بعيد الأثر في تحقيق أهداف التغريب والغزو المقابى الرامية إلى انتقاص تيمنا وزازة النقة بمناهيمنا وعقائدنا .

ومن نسأن هذه الحقائق أن تدعونا إلى إعادة النظر من جديد فى آقاق النكر الإسسلامى والثقافة العربية ، وموقفها من الفكر الوافد .

ومن أخطر ما تكشف فى سنوات مابعد الحرب العالمية النائية تلك المخططات الاستمارية الصهيونية السرية الرامية إلى تعمير المجتمعات الإنسانية ، وخاصة المجتمع الإسلامى العربى عن طريق طرح عديد من النظريات والمذاهب الوثنية والمسادية المتصلة بالنفس الإنسانية، والأخلاق والمقائد والناريخ واللغه ، ومقارنات الأديان والترمة .

وقد قصدت هذه المخططات إلى محاولة تغريب العرب والمسلمين وتغريغ الفكر الإسلامي العربي من مقوماته وقيمه وذائبته فى بوتقة الفكر العالمي الوثني المسادى ، والعمل على إسقاط الفكر الإسلامي والقيم الإسلامية ، وإحراج المسلمين والعرب من قيمهم ومقعواتهم وتذويهم في الأممية والعالمية .

وقد جرى ذلك عن طريق خلق دائرة براقة تحمل لواء ما يسمى بالحرية الفكرية والمصرية ثم عمت هذه الدعوة إلى إعلاء شأن المسامنى الفرعونى والأغريق والجاهل العربى ، وإحياء الأساطير وإعلاة صياغة الوتديات والغلمات السربانية والمجوسية والباطنية، وإحياء عشتروت وزيوس وبلخوس . . إلخ .

ثم عمدت هذه الخطة إلى إخراج التاريخ الإسلام وبطولاته عن مناهيمها الإسبلامية ، وذلك بالتشكيك فيها أو إخضاعها للمنهوم المأسوى الأغريق الذي يختلف اختلاقاً واضحاً مع منهوم التوحيد الإسلامي . ولم يقف الأمر عند هذا ، بل إن هذه الخطة شملت طرح نظريات خطيرة في مجال المبقرية والأجناس ، وفي مجال علم الدين المفارن ، وفي مجال تزييف الأخلاق والقيم ومفاهيم الحضارة والتاريخ والأدب .

وجرى ذلك كله من خلال فملة انطلاق واحدة هى [ للمادية ] التي ترفض الأديان والنبوات والرسالات الساوية وتدعو إلى بعث اله تلمات وأفسكار المنوصية والأباحية والإلحاد .

. .

ولمد وضت هـ نا المخطط قوى كثيرة ، هى العمهيونة ، والامتمار ، وللمادية ، وهى قوى كابا نجمع على العمل لسحق للسلمين والعرب ، والسيطرة على مقدراتهم وثرواتهم مع الحياولة بينهم وبين امتلاك إرادتهم أو استعادة قوتهم وذاتيتهم .

وقد انطلقت هذه القوى من نقطة وأحدة هي :

إزالة شخصية (عالم العرب والإسلام) وتفريغ ذاتيته وإذابته فى الأممية والعالمية ، واحتواء مفاهيمه وقيمه ، حتى يصبح تابعاً ليس من جهة مقدواته وثروته فحسب ، بل من خلال وجوده وكيانه وشخصته . واقد جرى تنفيذا هذا المخطط منذ وقت بعيد ، وشاركت فيه القوى الاستهارية والدولية والسهيونية ، وأنخفت من النبشير وساهد الإرساليات والمحافل المساسونية أداتها ، ققد أنبث خريجو هذه الماهد والمحافل ، فسيطروا على بعض وسائل الصحافة والثقافة والمخذوا منها ى بعض الأقطار أداة على تغيير فكر هذه الآمة وتزييف مضامينه وبعث الفلسة للساسونية المادية التي تسميد ف تدير القيم والأخلاق والأديان وطرح عشرات من الشهات والأشواك والأخطاء أمام المنتهن .

وقد استطاعت محوم هذه الشهات أن تسرى في النفوس والدقول — آنناك — لأن الاستمار قد فسح لما الطريق ، حين عمل غلي تحطيم الحصافة النفسية والوحية التي كانت تحمى النفس العربية الإسلامية من الغزو — حين ألفي درامة الإسلام والعربية والقرآن من مناهج التعليم للغروضة ، والتي كانت جميعها أو أغلبها ندرس بلغة المستعمر : الأنجائزية ؛ في مصر والسودان وفلسطين والعراق — والغرفسة : في المغرب كله وسوريا ولبنان .

ففد استطاعت قوى الاستعار حين سيطرت على مفاهج التعليم

أن مرغها من مناهم الإسلام الصحيحة ، وأن تباعد بين الشباب المنعلم وبين مهج القرآن الفكرى والتربوى والاجماعي ، ثم حولت مغوم الإسلام إلى مغوم لاهوني قاصر لا يمثل عظمة الإسلام الجامع (ديناً ونظام مجتمع) .

ومن نم دخلت مناهيم الإسلام زيوف كنيرة ، واختطلت بمناهيم الوثنية والماديه والأديان الوضعية غير الساوية ، التي غرجت عن النوحيه والنقوى .

لقد كان الإسلام فى ذاته يحمل من الأصالة ما يجمل فكره ' متميزاً عن فكر أى أمة أخرى ، هذه الأصالة التى استمدها من وحى الساه ورسلة النبوة وكملت الله المترلة .

ولتد كانت تنطة البدء في هذا المخطط كله كلة واحدة : هي إخراج المسلمين والعرب من مقومات فكرهم ، هذه المقومات التي أمدتهم في كل أزمة وماتزال وسنظل تمدهم ، بالقوة والصلابة والصمود في وجه كل غزو وإزاء كل قوة خارجية .

ومادام المسلون والعرب مستمسكين يتقومات فحكرهم التي

استمدوها من الترآن أساساً ، فإن أى قوة غارية أو مسيطرة تعجز – كما عجزت ممات على طوال الناريخ الإسلامي – عن أن تقف فى وجههم ، وإنهم إذا عادوا إلى مصادرهم ومنابعهم فأيتهم سيكونون قادرين على الصحود فى وجه أعنى قوى الأرض ، ومواجهتها وسحقها .

والذلك فإن العمل الخطير — فى تقدير حركة النغريب — هو تربيف هذه المقومات وإشاعة الشهات حولها ، ومسخها وضربها بمناهيم أخرى على سبيل خلق الشكوك والريب ، وكذلك إفساد للمصادر نفسها بالإسرائيليات الندية والجديدة ، وإفساد النائمين علىهذا النكريالتبدية والولاء والطموح إلىالمناصب والنراء، وإفساد من تلتى إليهم بتغريغ مناهجهم المعرسية من (روح الإسلام) .

ومن ثم يصبح ما يتبنى من مظاهر الإسلام كدين لاهوى بدون قيمة حقيقية ولا قدرة له على التصحيح ، ومن ثم فهى لن محمى هذه التفوس والدول من أهواء المغربات التي يطرحها بريق الحضارة عمد الأضواء وحول النار ، نار الشهوات والفالت والمنت والمفريات مع سريان مداهب الإياحة والإلحاد ، وتشبع النقافات بها ، وترويج القصص الجنسية لها .

ومن شأن وسائل الإغراء بالصورة العاربة والكلمة المكشوفة ، أن تقدم في هذا المجال ما لا يدع التنف العربية الإسلامية ولا العقل العربي الإسلامي مجالا البحث عن قيم الأخلاق والإيمان والتوحيد ، غنا منهم أنها ستدوب كلها تحت ضربات معاول الهدم الصارمة ذلك هو لب المخطط الخطاير الذي فرضته القوى الاستمارية الصهيونية على عالم العرب والإسلام ، واستطاعت خلال خمين عاما أن تغرقها فيه إغراقاً ، بينها زحفت قوى الغزو الصهيوني واستطاعت في غفاة مؤقنة أن تسيطر على فلسطين ، فالقدس .

وإن أخطر ما يواجه العرب والمسلمين اليوم إمهم قد يتحركون من داخل دائرة الفكر الذى فرضه عليهم النفوذ التغريبي الخطير ، ولذلك فإن أول علامات اليقظة والمقاومة هى التحرر من مقابيس التغريب ومذاهبه والمفاهم الني حلول أن يغرضها — وهى زائمة أصلا — من أجل تدمير النفس العربية الإسلامية ، واحتواء المقل العربي الإسلامي .

إن أول علامات اليقظة أن نـكتشف هذا المخطط وأن نسيد النظر في المفاهم الخاطئة والمصطلحات المنحرفة والشهات المطروحة (وهذا ما سنحاوله في هذه الدراسة) ذلك أن أصالة الذاتية العربية الإسلامية الجنور ، الصلبة المؤمنة تنمثل فى أنَّها لم تستسلم أبداً ، وأن هناك ضوء كاشفا أخذ يدحض هذه الشبهات وهو ضوء قد امته على الزمن ولم يتوقف ولم ينقطم ، استيقظ قبل الغزو الاستماري وما تزال الأحداث تمده بالقدرة على المقاومة ، ولقد كانت أزمة ١٩٦٧ واحتلال القدس عاملا هاماً في النفاته إلى الحقيقة التي ليس بعدها حق ، التفاته إلى المصادر الأصيلة لوجوده وكيانه وحياته ، فقه كشفت له الأحداث والنجارب أن بلسم جراحه ، وضياء روحه لن يكون إلا من داخله ، لن يصل إليه عن مصدر آخر غير المصدر الأول ؛ الذي تشكل منه عندما بزغ ضوء الإسلام ، وأن آية النصر ما زالت هي الاستمداد من المنابع الأصيلة ، وأن أمة ما لن تستطيع أن تعود إلى الحياة ، ولا أن تصمد في وجه الغزاة إلا إذا النمست الضياء من أعماقها ، من داخلها ، من كنزها المدخر ، الذي إن زهمت فيه حيناً وتطلمت إلى ما في أيدي الآخرين ، عانمها قد آمنت أخيراً بعد الصدمات والتضحيات أنه لا سبيل أمامها إلا الناس للنابع الغنية والمصادر النرة التي كونت الذاتية الإسلامية العربية وشكاتها أول مرة ، ووضعت لها مقومات حياتها وقوتها وانهماتها مرة أخرى كما ألمت بها الأحداث وادلهت حولها الخطوب إن المصدر الحقيق هو « القرآن» و وتقطة البده هي « الترحيد » ، وفي هذا الضوء تنظر في هذه الشبهات التي طرحها التغريب ، ونعيد النظر في هذه القضايا والنظريات .

. .

ونحن نذكر هناجيداً كيف قام كناح المسلمين ، فلم يتوقف لتحرير الفكر الإسلامى من هيمنة النقافة والعقلية التى سلطها عليه الغرس واليونان والهنود ، كان إيماميم بإيتماث شخصيتهم الإسلامية العربية ، والحيادلة دون أن تدوب وتتلاشى ، هو مصدر كل نصر وقوة وحياة .

إن المحاولات الدائمة لإخراجنا من إطار فكرنا الإسلامي العربي لم يتوقف منذ أكثر من خسين عاماً ، وهي تتشكل كل يوم ني صورة أو أخرى ، حل لوادها الاستعار والتبشير والاستشراق والنموبية والتغريب والغزو التقافى ، وحلوات اشهاز كل نكبة أو نكة لتجديد دعوتها المسومة التي تحاول أن تلتى أشتانى تبه مظلم لا ضياء معه ، ولا نور حين تلحوظ أن تتحرر من كل المتدسات والتم ، وأن تتخلص من المماضى كله وأن تزدرى المقائد ومناهم الأديان السهاوية ، وتعمل على دفع النف العربية الإسلامية عن الخروج عن ذا تيتها ومنها جها النفسي يخروجها عن الأخلاق والإيمان والتوحيد .

ولقد جرت منذ نكمة ۱۹۹۷ أقلام كنيرة بكليات ماكرة ، تبعث اليأس وتدعو إلى الخروج عن القيم والأديان وتزدرى التاريخ والنراث والشريعة واللغة ، وهي دعوات باطلة لأنها تصدر ممن لا يؤمنون مهذه الأمة ولا يريدون لها الخير

ولقد طرحت هذه الدعوات أفكاراً ومذاهب وآراء أثارت الشهات في صدور بعض شباينا وعقولهم ، فحق ألاداة التصحيح أن تظهر ضياء الحقيقة ، وأصبح ضروريا أن تحور التيم وتصحح المفاهيم ، وتكثف البواعث والناليت التي تكن وراء هذه الشبلت المسومة .

إن الهدف هو « تغريب الفكر الإسلامي » ووضه في قيود الوثنية والمادية والإلحاد والإباحيه .

ولكن العكر الإسلامي صاحب الأصالة المستمدة من جوهره الناصع القرآنى ، ومن ماضبه الطويل وجذوره العميقة الثابتة قادر على أن يدفع عن نفسه هذه الموجة الطاغية كما دفع الموجات المتوالية السابقة وانتصر علمها ، ذلك لأنه يستمد من معين التوحيد ومن الحق ومن الفطرة ومن القرآن الذي يفرق بين الحق والباطل، والذي نزل للإنسانية هاديا في حيرتها ، فقد جاء القرآن تصحيحاً لكل للفاهم والمذاهب وألدعوات التي حرفت مفهوم الرسالة السماوية الحقةء التي جاءت على أيدى رسل الله ، فكشف عن كل عوامل التحريف ووضع لنا القواعد التي لاتبلي في مواجهة أخطار النغريب والتزييف، ` لقد أقام الإسلام علمًا من الحق والإيمان في مواجهة عالم الباطل فحق عليه أن يجالد أخطار الوثنية والإلحاد ولا يتوقف عن المجالدة على مدى الزمن صامداً قادراً مستمداً أسانيبه وحجبه من ذلك المعن الصادق.

لقد جاء الإسلام بعد أن تشكات للوثنية للمادية فلسفة ومناهج

ومذاهب كشف عنها القرآن وزيفها وأبان وجه الحق فيها ، وما تزال موجة الرئنية تقوم في غيبة الحق وتعلو وتنشر جناحها ، ثم يمجى، المصلحون الأبرار من علماه المسلمين فيكشفون الزيف ويردون الحق إلى نصابه .

ونحين الآن ضيش في موجة ضارية من هذه الموجلت استطاعت أن تلبس البلم العلم والفلسفة وأن تقيم باطلها على أساليب براقة خادعة في عالم إضطربت متاييسه ونظمه ، فحق على المسلمين وفرض عليهم أن يتقدموا ويحملوا مشمل التوحيد والإيمان لتحرير المناهج وتصحيح الآراء ، ليحق الله الحق ويبطل الباطل ، ويتم الله نوره ويعلى عالمه ويثل عالم الزئنية الملاية .

وإذا بدا أن المادية والوثنية مسيطرة اليوم فإنما هي جولة من جولات الباطل ثم ينكشف الحق والنحاً والحق ظاهراً .

(ويريد الله أن يحق الحق بكاياته )

إن أه أهداف الفكر الإسلامي في العصر الحاضر وكبرى عداله هي :

تصحيح للصطلحات ، وتحرير القيم من مناهيم وأفدة أو زائفة تريد أن يحل محــل للفاهيم الأصيلة ، وسنة مخططات النغريب ترمى إلى إحلال ( مفاهيم دخيلة ) بدلا من ( المفاهيم الأصيلة ) التي يراد

إيمادها عن مجال الحياة والفكر. ذلك أن أولى مهام الغزو الثقاني هو تزبيف الحقائق وتمويهها

وإفساد مضامينها ولذلك كانت صيحة حركة اليقظة منذ أكثر من

مائة عام هي الماداة بالتماس الأصول والمنابع ، وأن لا يمنص أي شيء قبل عرضه على مقاييس فكرنا ، ولقد كان المسلمون والعرب على

مدى التاريخ ، كما تدلم الأحداث وتحيط بهم أزمات الغزو الخارجي يتنادون المودة إلى المنابع ، فالتماس المنابع هو الأصالة وهو الضوء

الحقيق الهادى إلى الطريق ، دون شك أو ريب ، دون خوب أو ټردد .

[ تركت فيسكم أمرين ما إن تمكتم بهما فلن تنطوا أبداً :

كتاب الله ومنتي ].

لتد طرحت فى السنوات الأخيرة ( مناهم ، عجديدة وافدة لتيم عالمية ، وجرت محاولات لتصوير هذه المناهم بصورة علمية لما بريق متوهج وطابع لامم . وذلك في محاولة الإحلالها فى مكان مناهيمنا الأصيلة لنائك التيم . ولقد بدا بعدوقت ليس النصير [عدم تقبل] الداتية العربية الإسلامية والمزاج النفسي العرب والمسلمين لهذه المفاهم الوائدة مهما بدا من بريتهما وازدها وها .

#### \_

وقد اتصلت هذه المناهيم بكثير من قضايا الفكر وخاصة منها نظريات التطور ، والحرية ، والمقلانية ومغهو بالقيم والنقدم والنجديد والأصالة ، وعلاقة مناهيج العلوم بالإنسانيات والمجتمع .

كما اتصل ذلك بِمناهم البطولة والنبوة ، ومناهم الماساة والتراجيديا والنن ، وأنحه أكثر الحديث نحو الشباب فيا يتصل بلقاء الأجيال أو سراعها ، وفيا يتعلق بالأساطير والأدب ومنهوم الحضارة ، وامند إلى ما يتصل بالنرجة وبالمصطلحات المتمددة كالضبير والنرفا وغيرها .

وتشكل هذه المجموعة من المفاهم قضية واحدة تنفرع إلى قضايا ، ويمكن أن يطلق علمها جميعا د قضية تصحيح المفاهم ، وتحرير التم والكشف عن أخطاه المصطلحات . ونحن أمام هذه المفاهيم على رأى واضح محدد :

هو أن لسكل قيمة من القيم مفاهيم مختلفة ونظريات متمددة نختلف باختلاف الأم والشعوب التي تستمد مفاهيمها من تراث طويل قوابه عقائد وتاريخ ولنة ومزاج فضى .

هذا فضلاعن أن ما يقدم لنا ليس حقيقة علية أو مفهوما عالميا مقررا يمكن تطبيقه على النفس الإنسابية علمة ، أو على المجتمعات عالمية ، وما من قضية تعلرح فى مختلف مجالات الفكر والمقائد والنقافة إلا وأنا ( غين المسلمين ) فظرية أصيلة فيها ومفهوم شامل ، وما من جديد يمكن أن يقال إلا ويجب النظر فيه فى ضوء مقاييسنا وقيمنا ، ولقد كانت النظرة الإسلامية هادية البشرية كلها منذ أن فجرت طاقاتها قبل خسة عشر قونا الأنها استمدت مفهوم قيمها من مصد واحد هو النطرة الإنسانية التائمة على النوجيد والإيمان بالله والتي أنحفت من الالاترام الخلق قاعدة لحركتها .

لقد قدم الإسلام فبشرية منهجاً متكلملا ففسكر والحياة والمجتم والحضارة ، وهو منهج تطبيق على وليس منهجاً نظرياً أو مثالياً ، هو منهج القرآن الشائم على الأسلة والربانية والحق . فنحن فى كل مجال يتحتم علينا أن تقف و نسـأل عن مفهومنا لحكل ما تطرحه النظريات المختلفة

إن النظرية الوافعة دوما هي من صنع قوم آخرين ، أقاموها على مقبلس مجتمعهم وابتدعوها في ظل تحديثهم الواقعية والتاريخية جميماً هذه التحديث التي ربحا دفعهم إلى الافتصال عن مناهج الأديان والتماس الحلول من الفلسفات ، أما نحن ، فإن الأمر لدينا بختلف .

\*\*\*

لقد جادت تبدية المسلمين والعرب فلفكر الوافد نتيجه للاستمار وقامت عن طريق إرادة مقيدة فى ظل سيطرة النفوذ الأجنبي على التعليم والصحافة والنقافة ، ولم تسكن هذه التبعية المجاها طبيعيا ولا رغبة أصيلة .

ولقد كان الفكر الإسلامي — دائمًا — ولايزال متفتحاً لتمرات الفكر البشرى ، ولكنه كان فادرًا — حتى في أشد مراحل الضعف والنخلف — على المحافظة على ذاتيته والحياولة دون انصهاره في الفكر العالمي . و نستطيع هنا أن نضع واحدة من الوثائق المكتبرة التي تكشف هعف الحلة على الإسلام وهي ما نشرته جديدة و التيس ، قتالت : د كان الاعتقاد قديماً أن الإسلام هو دين شعوب الصحواء وقد يتقم إلى الحضر ، وما كان أحد يصدق أنه يستطيع أن يخترق المناطق الاستوائية وأن يصل إلى جنوب أفريقيا .

وقالت : ويختلف الغربيون فى أنجاههم الفكرى نحو مستقبل الإسلام فى أفريقيا فن قائل أن تقدم الإسلام لن يضر بالمصلح الاستمارية ما دام يسير ( أى الإسلام ) فى الخطوط التى رسمها له الاستمار .

ينها <sub>ك</sub>ى آخرون ضرورة (الحد من تقدم الإسلام) عن طريق نشر البدع والخرافات (أى نشر البدع المخالفة لأصل الإسلام لإفساده وإزالة حقيقة الإسلام عنه على بقاه اسم الإسلام عنواناً له ) حتى يكون ذلك يثنابة حائل يقف أمام ضغط الإسلام المتزايد » .

وهكذا يؤكد هذا النص أن هناك محاولتين في مواجهة الإسلام [الأولى] أن يتحرك الإسلام في الخطوط التي رسمها له الاستمار أي في دائرة التغريب والغزو الثقافي ومع العمل الدائم للنبشير والاستشراق . والمحاولة [التانية] هي: نشر البدع والخراطات وتحريف المناهم والتم وهذا ما يطلق عليه [هدم الإسلام من الداخل] وإن نظرة واحدة إلى هدف التغريب كما صوره دهائنة الاستمار والنفوذ الغربي ليؤكد هذا المدنى فهم يهدفون منه إلى [إنشاء عقلية عامة محتقر كل مقومات الحياة الإسلامية وتنفر من الدين وتسل على إيماد المناصر التي تمثل الثقافة الإسلامية عن مراكز التوجيه] ، وبذلك تممل من خلف ستار دون أن تواجه المشاعر الدينية بالمعاوة السافرة وعددهم أن أبرز معالم التغريب هي غرس مناهم ثنافية وتربوية في تنوس للسلمين تخلق فهم نزعة الاحتقار لقيمهم والاعتزاز

وتتصل هذه المناهم يتحريف التاريخ الإسلاى وتشويه مبادى ه الإسلام وتقانه وانتقاص الدور الذى لعبه فى تاريخ النقافة الإنسانية ومحاولة خلق شعور بالنقص فى نفوس المسلمين يحسلهم على الرضا والخضوع فاتنعات والمذاهب الغربية ، وكذلك العمل عن طريق طناهج الدراسية ووسائل النقافة والنسكر على توهين التيم الإسلامية والغض من اللهة العربية وتغييب هذه القيم وإحلال قيم أخرى بدلا منها يحيث تصبح هذه القيم الجديدة معتقدات عامة . وبالجلة فالتغريب محاولة الحل (عالم العرب والإسلام) على قبول ذهنية الغرب والانصهار فى بوتمة مكره ومناهيمه والتعرك من خلال المناهج والأساليب والرسائل التى فرضها على المقل الإسلامي العربي والنفس الإسلامية العربية وهذه هى أخطر مراحل التغريب.

ذلك لأن أخطر سيطرة فكر على فكر هى قله من دائرة فكره وأساليه ومزاجه النفسى وترويضه على التحرك فى دائرة الفكر الوافد للسيطر .

. . .

واذلك فإن أول خطوات النحرر من نفوذ النغريب والغزو الثقانى هو فرز للغاهيم الوافعة والكثف عنها وتنحيها وتحرير الفكر الإسلامى منها وإعادته إلى اتماس مناهيمه الأصية للمنم بدلا من المناهم النخيلة .

ونحن إزاء ذلك كله لابدأن نواجه الحقائق الآتية :

(أولا) أن كل ماكتبه الغربيون من حملة على الدين فإنماكان المقصود بها هو دين الغرب أساساً وأن قتل هذه القضية إلى السُكر الإسلامى هو فوع من الحريه ، ذلك أن الفسكر الإسلامى لم يعرف فى تاريخه كله أزمة خلاف بين الدين والعلم ، أو صراع بين الأخلاق والمجتمع ، أَمَّا منهوم الغرب فقد كونته ظروفه الغاريخية من جهة ، وطبيعة فهمه للدين والجياة من جهة أخرى ، بالإضافة إلى موروثاته الوثنية اليونانية .

ومن أكبر الأخطاء : أن مشاكل النرب وتصاياه التي مرت إيظروف مختلفة نقلناها وكأنها حقائق، وأن نظرياته المطروحة البحث وفروضه في مجال النفس والأخلاق والتربية ، حلولنا أن نؤمن بهها . وكأنها علم مقرر أو أمور ثابنة .

('انسا) أن أموراً كنيرة قد جرى طرحها وفهمها من خلال مقاييس الغرب ، وللغرب مقاييس فى مجال الناريخ واللغة والعقائد ولنا مقاييس مختلفة ، ومفتاح مقاييسنا الأصيل هو : تسكامل القبم ، وترابطها كرحدات منتمية إلى أصل واحد .

(ثالثا) أن من أبرز قواعد مقاييسنا أن الإنسان يسيس فى دائرتين متصلتين :

دائرة مادية ، ودائرة معنوية ، وأنه جماع الروح والمادة والقلب والعقل والدلك فقد جاهت رسالة الإسلام إنسانية ، وليست روحية صرفة أو مادية صرفة . (رابما) أن قاريخ أى أمة هو وحدة كاملة، متصلة الحلقات، وكذلك يمثل تاريخ فكرها وحدة لها ذاتيتها وكياتها ومزاجها النفسي والاجتاعي .

(خاساً) أن هناك محلولة دائمة لترديد كلة العثائد للوروثة فى ياب الانتقاص أو التقليل من شأنها ، وهى كلمة يراد بها أساسا النض من شأن الأديان والقيم الإسلامية والمعروف أن المقائد المهروثة صنعان:

أصيل وزائف ، وحى وست ، وهي فى إطلاقها دون تحديد نوعها إنما تريد بالتموية أن تخدع الناس عن غايتها

أما فى النكر الإسلامى فالعقائد المورونة أصيلة لأنها مستمدة من القرآن ولا سبيل إلى التخلص منها ، أما العقائد الزائفة فتلك هى القى حاربها الإسلام فنسة كاثر ثنية والأساطير وعبادة النرد وعبادة البطولة وإنكار ترابط الدنيا والآخرة أو إنكار البعث والجزاء.

(سادسا) والقيم ثابتة ومتغيرة -

ولبست هناك قم مخضع التطور الدائم المطلق ، والقيم الأخلافية

ً ثابتة ثبوت الإنسان فنسه ، فى تركيبه وخلقه وهى لا تتغير بتغير المجتمعات أو الأزمان .

و أيما تتغير التم الصغرى المتصلة بالتقاليد والعادات وغيرها . (سابعا ) هناك تفرقة واشحة فى مناهيم الفكر الإسلامى بين مقايدين العلوم ، ومقاييس الإنسانيات والنغوس .

مقاييس العلوم : مقاييس مادية ، وهي مستمدة من النجرية والاختبار الدائم المتماثل الذي لا يتغير وهذه المقاييس لا تستطيع أن تحضم الإنسان ولا المجتمع ولا النفوس والأخلاق إلى تتأثيمها .

ومن الحق أن يقال إن العلوم المادية مقاييس وإن للإنسانيات مقاييس أخرى ، فإذا حاولنا تطبيق مقاييس العلوم فى مجال النفوس أخطأت وأفسدت ولم تصل إلى غاية علمية حقيقية .

وبعد فنحن فى ضوء الإسلام ، وفى ضوء متايس الإسلام ، نستطيع أن نواجه هذه المجموعة من مثاكل الفكر على النحو الذى واجهنا به فضايا العصر (١٠٠٠) .

والله المستعان . . .

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا في هذه السلسلة ؛ قضالًا العصر في ضوء الإسلام .

ما هي القيم ٠ هل هي دابتة أم متغيرة

ان الليم ، تنسَّابِه في ختلف النقافات اسها ولكنها تختلف مضمونًا • لكل قيمة مفهومها : الختلف بين أمة وأمة وبين فكر

وفكر فها هو مقهوم الإسلام في قضية القكر ، وما هو مقهومهمة

الختلف عن الفكر الغربي ؟



## قضية القيم

انتقل مصلح القبية من مجال الاقتصاد إلى مجال الاجتاع وارتبط منذ اليوم الأول بلسم الخير والخير الأسمى ، واعتبر الفلاسة القيم في صميمها إنسانيه ، ومندمجة في السلوك الإنساني نفسه فهي ليست مجردة مستفلة في ذاتها ولا منفصلة عن الإنسان نفسه ، يحيث يتخذ من سلوك الفرد دليلا على القيمة التي يؤمن بها وقائوا : إن الإنسان حلمل القيم وهي بخلاف الموجودات فرنها كونية مستفلة عن الإنسان يعيدة عنه .

والقيم روحية ومادية، ونفسية واجّاعية، وذاتبة وموضوعية وتشمل مفاهيم القيم في مجموعتين :

قم ثابتة ، وقع منفيرة ، والقيم الثابتة لا نحض الذرامان ولا البيئات ولا تتغير بغير الأماكن ولا المصود، فهى قم مرتبطة بالإنسان من حيث هو إفسان مشكل من روح ومادة ومن جسم ونفى ، وهذه هى القيم الكبرى المرتبطة بالمنتمات والأديان والأخلاق ، والتي تقوم على أسلس إنساني خالص ، قوامه الحب والإخاه والرحة أما القيم الأخرى المتغيرة فإنها تحتلف باختلاف الزمان والمكان وتخضم لاختلاف الظروف الاجتماعية والبيئية .

. . .

وهذا المنبوم العلى لقيم هو منهوم الإسلام ، وقد أقر الإسلام النعبة والاجتماعية واللدية جيماً ، في تحكمل يستهدف تغطية حلمات الإنسان ويرتفع به عن المطامع والأهواء وكان الإسلام واضح التركز على التيم البشرية انطلاقاً منه بالإنسان من أصدق منطلقاته وهي النظرة ، فقد دعا الإسلام إلى الزواج والشراب والزينة والطام فوابط أهما التوسط وعدم الإسراف ، وأثر الإسلام كل مطالب النغس والجمم في مختلف مجلات الحس والنرائز ، ولم يحرمها وإنما المختط لحب الطريق المشروع الإواج والإحتها في حدود الاعتدال لعبدات والموابئة التي أخرج لمهادن والغيات من الزق ] " أومن آياته أن خلق لمك من أنفسكم الزواجاً ويورحة ] (").

<sup>(</sup>١) من آية ٣١ سورة الأعراف .

<sup>(</sup>٣) من آية ٣٢ سورة الأعراف.

<sup>(</sup>٣) من أية ٢١ سورة الروم .

وإنما حرم الإسلام الزنا والربا والحمر والميسر والمينة ولحم الخنزير وحرم التنل وانتهاك الأعراض وذلك تسكريما للنفس البشرية وارتفاعاً بها عن الحيوانية ، وحماية لها من الملمكات ، وحياطة لهذا الكيان الإنساني ( فنساً وجسا وروحاً ) من أن يدمره الإسراف في الملذات أوالخروج عن الاعتدال .

. . .

وبذلك وض الإسلام نظاما للتم يختلف فى كتير من عناصره ومواده عن الأنظمة التى عرقتها حضارات الرومان والفرس والأديان السالمة وبذلك نمى النفس الانسانية وحماها عن أخطار كتيرة .

(أولا) حماها من أخطار الزهادة واحتقار المادة وقتل النفس وحرماتها من الملذات الة, أباحها الله لها .

(ثانياً) حماها من إسراف اللذات والشهوات وتدمير الأجساد والمجتمعات نتيجة لضعف قدرة تادتها على حمايتها والدغاء عنها .

ر ثالثاً ) رفع النفس الإنسانية عن السودية لنير الله ، ونحاها عن أن تستميدها الشهوات واللذات أو يستميدها الحسكام وأصحاب الرئاسات على النحو الذي عرفته المجتسات واليونانية الوماتية والنارسية اللذية الذي كانت ترى كل ما سوى الأمراء عبيدا وخدما

# و إقطاعاً وملكا خاضاً للقتل والإذلال دونما رحمة ولا كرامة •

لقد جعل الإسلام أساس القم : التوحيد والتقوى والعمل ودعا والكرامة الإنسانية والإيمان بالله ونادى بالحرية والعلم والعمل ودعا إلى السلام والإخاه وجع بين عمل الدنيا وعمل الآخرة [ ووائم ] بين التوى لللاية والوحية وأقام منطقة وسعل بين الإفراط والتغريط بعيداً عن الشهوات المدسرة وازهادة المدسرة ، بين الترف بعيداً عن الشهوات المدسرة وازن الاسلام بين مطالب المنسد ، وبين الحرمان القائل ، وازن الاسلام بين مطالب الوح ومطالب الجسم ، ودعا إلى التوسط والاعتدال . ومعنى هذا أن الإسلام لم يعتبر القيم الملاية تجا مبغوضة أو محتقرة أو مرفوضة ولكنه جعلها على قدم المساواة مع القيم النفسية والوحية وجعل كال الانسان في تسكامل قيمه من حيث هو نفس وروح وجسد .

ولم يمنع الإسلام من تطوير التيم الصغرى المرتبطة بالبينات والأومنة دون المسلس بالتيم العلما الثابتة ، قتبل أن يكون البادية قيم نختلف عن قيم المدينة ، قبل أن يكون لمصر من الأمصار قيم نختلف عن قطر آخر ، هذا التفاوت والاختلاف فى التيم الصغرى جائز بل هو ضرورى فى تقدير الشريعة الاسلامية والفقة الاسلامي بشرط عدم الخروج عن القيم الكبرى التي أقرها الإسلام ونمركا في دائرة التوحيد والتفوى والعلل والإيمان بالله .

ومن هنا اختلف السكر الإسلامي مع الفكر الغربي فيا أطلق عليه نظرية (سلم القيم) أو ترتيب القيم ، ومن شأن فكركل أمة من الأمم أن يختار الأسلوب القيمي براء في النظر إلى القيم وإذا كان الفكر الغربي برى أن للقيم قائمة وأن ترتيب هذه القيم صعوداً وترولا تختلف باختلاف المصور والجاعات ، فإن الفكر الإسلامي لايعترف

أما التيم الثابتة فهى ثابتة أيدا لآنها تنصل بالإسلام وليس الإسلام دينا وضعيا يتطور مع الزمن كما تتطور الأديان الوضعية والغلسفات وإنما هو دين محاوى يدعو الناس إلى أن يتطوروا هم ليتلاصوا معه وليلنقوا به ، ولما كان الإنسان هو الإنسان في كل زمان ومكان ، فإن هذه اللتم الثابتة متصلة يهذا الكيان مستجيبة لحاجانه وحاسة له .

بغير مفهومه فى تقسيم القيم إلى : ثابتة ومتغيرة .

ولا شك أن الدعوة إلى تغيير تأمَّة القيم أو مايسمي ` هي واحدة من الدعوات التي حملت لواهعا الطسفة المادية ومن ورائمها دعاة تدمير التم الإنسانية ، وإحلال معبوم النطور للمللق والحرية غير المحدودة من أجل تعمير القوى البشرية التى تستطيع أن تصيد في وجه محالة السيطرة على المالم ، ومهما قال دعاة هذه النظرية من أو طور المجتمعات أو تغير الأسباب الاجماعية أو الاقتصادية أو تحول الأمم من الزراعة إلى الصناعة ومن شأنها أن تقبم أخلاقا جديدة فإن ذلك كله لا يستطيع أن ينني أن الإنسان نفسه في كل هذه للراحل المختلفة هو الإنسان بطبيعته وتسكويته وتركيبه النغمي والعقل خاضع لقيم عليا ثابتة ، أما تطور المجتمعات والاتصاد والاجتماع قاله لا شك يحدث تغييراً مقرراً ومعترفاً به وهو ما يتصل بالتيم الصغرى أو التيم غير النابتة ، تلك الني تتغير بالاختمات الزراعية إلى الجنسات الصناعية .

وليس من شأن هذا التغير أن يحطم قيمة من التيم الدلما ، كأن يسمح بإلغاء الزواج مثلا ، أو نحليل الربا ، أو إطلاق الملاقات الجنسية ، أو النملل من العبادات أو الخروج في دائرة المململات عن الأصول الثابتة في الاقتصاد أو الستربية أو الشريعة أو النظم الاجهاعية .

إن الإسلام يفسح صدره التغيير والتطور الذي محدث ماختلاف

الأزمنة والبيئات وأن الذم التى قررها هى قبم مرتة متقبلة لسكل تغير فى التفصيلات والفروع . أما أن تسكون الدعوة إلى تغيير سلم القبم مدعاة إلى تحطيم القبم النابئة الأساسية فهمًا ملا يقره الإسلام، ذلك أن الأمر ليس هو منابعة القبم العضارة فى كل تطوراتها بل هو حماية الإبسان من أن تعدره الحضارة .

. . .

وأبرز ما يرتفع في سلم التبم النابتة في الإسلام .

# التوحيد والأخلاق والعدل والتقوى والإيمان بالله :

فلا يقر الإسلام دعوة ما تحاول أن تصدع منه الذم وإذا قبل إن للمجتمعات الصناعية أخلاقاً غير المجتمعات الزراعية فإن ذلك لا يعنى بأى حال تتبل التحال الأخلاق أو إلغاء أنظمة المجتمع أو التربية أو إياحة الربا أو غيره وإنما يعنى أن تحتناف أساليب العيش في السكن وصناعة الطعام والمواصلات والرى وإقامة الأفراح وتبادل المصالح ، ولكتها لا تقفى يحال على القيمة الأساسية للنصلة بالمبادات أو الأخلاق أو أنظمة الممالات وقوانين الشريعة الاسلامية .

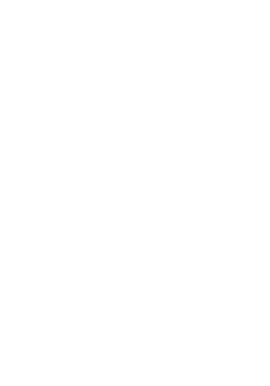
إن النظام الاجباعي القائم على الأسرة هو نظام فطرى أساسي

لا تستطيع نظرية (سلم القيم) أن تهدسه أو تحطمه ع مهما تحدث دعاة التغريب في سخرية أو تشكيك عن عنة المرأة ع ذلك أن نظرية دوركايم التأثية على التول بأن الفطرة ليست في الزواج ، هى نظرية رائفة ولا يقرها منصف واحد من عاماه الاجاع في الشرق أو الغرب وإنما يعرف الناس أن دوركايم هو أحاة من أحوات السهيونية المالمية التي يعرف الناس أن دوركايم هو أحاة من أحوات السهيونية المالمية التي التنسير الإنسانية أخلاقياً وإلى تزييف التنسير الإنسانية أخلاقياً وإلى تزييف الأسابية اللابتاعية النابئة كنظام الأسابية المشرة والدين ولقد أكد الناريخ البشرى في مساره الطويل سلام هذه التم في حياة الإنسان:

\* \* \*

أما الذين يرون أن ما أصاب العرب والمسلمين من شأنه أن يدعو إلى إعادة النظر في كثير من التيم ، فنحن معهم في هذا ، ولمن يغموم آخر فلك هو أن المسلمين والعرب كانوا قد تخلوا عن القيم الني وسدها لم الإسلام وأن هذا هو مصدر هزيمهم و وحكستهم وأنهم لو عادوا إلى سلم القيم الإسلام وأن هذا هو مصدر القيمة الثابتة على النحو الذي ارتضاء لمم الاسلام لكان ذلك مصدراً هاماً في الندرة على مواجة خصومهم والانتصار عليم .

إن أزمة القم في عالم المسلمين والعرب تدعونا إلى التملس مفهومنا الأصيل والتخلى عن المفاهيم الزائفة الوافعة التي حاولت أن تكتسح معهومنا وتسيطر على مجتمعاتنا وكياننا، ويمكن القول على الإجمال بأن اتجاه الفكرالغربي إلى تدمير القيم إنماجاه ننيجة للآثار التي أحدثها منهوم التيم الروحية المسرفة في الزهادة والرهبنة والدعوة إلى تحريم اللذات الحسية وقم الغرائز والإشادة بالعزلة عن الحياة وتعذيب الأجساد فكان ماثرى من فلسفة تحتقركل القيم الأخلاقية والدينية إنما هو : رد فعل للإسراف الذي فرضته القيم التي عرفها المجتمع الغربي ولم تكن في الحقيقة مستمدة من الرسالات السمادية أو الكتب المنزلة ومن هنا كانت الحلة على هذه القيم وتحطيمها والانفتاح على الحرية المطلقة وتغليب اللذات والشهوات واكن الإسلامالذي اعترف بالنوازع البشرية فيختلف جوا نبمطالب الجسد المادية وأباح للغرائز المختلفة حرية السل في حدود الضوابط التي أقامها والنظم التى وضعها حناظالها فإنه غير مطالب باجترار مثل هذه المفاهم أو الدعوات .



قضية التطور

ما أطن أن كلهة من الكلمات في الفكر الحديث شغلت الأذهان مثلها شغلته كلمة و التطور » ، إن التطور ظاهرة طبيعية ولكن عل هو مطلق أم مقيد ، وهل يرى الفكر الاسلامي ان التطور قانون مستقل أم أنه مرتبط بعانون آخر هو الثبات



#### قضية التطور

نشأت فكرة النطور في مجال النكر والنقافة تنيجة المخطوات التي انحذها خلفاه (دارون) الذين تقلوا فكرة النطور من مجال المراسات البجهاعية . وقد جاءت قوى ذات أهداف معينة فركزت على فكرة النطور وأعلتها إعلاه خطيراً دفعها إلى مجال المقائد الثابتة مع إفرادها بالسلطان على كل القيم والمقدرات الأخلاقية والاجتهاعية وكان ذلك جريا مع الانجاد المادى الخالس الذي يحاول أن يتنكر لكل ما سوى الحس والمادة من تيم .

ومن الحق أن فكرة النطور — المــــلدى والممنوى لا يمــكن أن تسير فى غير نطاق واضح أو إطار محمود <sub>و</sub> أو فلك معاوم .

وأن هناك استحالة علمية فى أن نميرى حركة التطور عشوائياً فى غير نظام أو قانون يحكمها .

ومن هنا يبدو الفرق بين رأى العلم وبين آراء الغلاسة ، ويتكشف الغارق بين الاتجاد العلى وبين أهواء القوى التي تنخذ من النظريات العلمية والفلسفية أسلحة لتحقيق أغراض بعيدة المدى .

والمفهوم العلمى الصحيح هو : أن هناك عناصر ثابتة ، وعناصر يجرى علمها قانون النطور ، وأن تناسقاً يجرى بين عناصر النبات وعناصر النطور .

وهذا المنهوم العلى فنسه يطابق منهوم الإسلام فى نظرية النطور والثبات، فالفسكر الإسلامى يؤمن بثبات الأصول العامة والقواعد العليا مع تطور الجزئيات والتغاصيل والفروع .

• • •

ويستمد الفكر الإسلامي مفهومه التطور والثبات من فالون التدي يمكم الموجودات جماً . وعند أن هناك عنصرين: أحدهما يمثل النبات والاستقرار ، والآخر يمثل النحول والانتقال ، وأنه لا سبيل إلى النول بالتطور المناتق وإنكار عبيل إلى النول بالتطور المناتق وإنكام النجاط بين المنصرين المالت وإنامة الترازن بينهما ، وأنه من المستحيل عقلا ومن المناقضة لقرانين الوجود والمياة أن يتوقف أحدهما أو أن ينتصل ولا أن يستملى أحدهما وبسيطر ، فالنبات والاستقرار هو الجدود ، والتطور المستعر

هو النناه ، وهناك ترابط واضح بين الجمود والحركة ، وبين الفديم والجديد ، وبين الميت والحي .

ظلياة ناجمة من موت والجديد منبئق من قديم ، والفكر بعامة يتطور ولكنه يظل ثابت الأصول والمقومات ، والفكر الإسلامي ثابت الجوهر منفير الصورة ، وفىالعقه يجرىالتطور بالنسبة للأحكام. الفرعية دون الأصول، وفي الشريعة أصول ثابتة لا تمخضع لقوانين المتطور —كالربا والزنا والقتل والصلاة والزكاة والحج — فهذه من القوى النابنة التي لا تتأثر بالنطور ولا يستطيع النطور مهما بلغ من قوة الحركمة أن يقضي علمها أو تختصرها ، أو يحولها عن وجهها الصحيح ، وكذلك في نظام الكون نجد القوى الثابتة ونجد القوى التي تتحول وتتحرك والأصول الثابتة لبست خاضعة للتطور ، هذا هو مفهوم الإسلام وهو مطابق للمفهوم العلمي تماما ولكل مفاهيم العقل والمبطق ، أما المفهوم المطروح في أسواق الفكر الغربي والذي وصل صداه إلى الفسكر العربي الإسلامي فهو مفهوم فلسني خطير لم يتم على أساس علمي وإن أخذ منطلقه من نظرية دارون في التطور البيولوجي ، وعمد إلى تقله إلى ميدان الاجماع والفكر .

ولا تبك أنه بهذه النقلة إنما يستهدف غاية خطيرة ، هي واحدة من أهداف الفلسفة المادية الوثنية التي تحاول أن تسيطر بقوة على الفكر البشرى كله ، وتفرعه من مفاهم الإيمان والأديان والرسالات الساوية وتدفع به جيداً إلى نهابة خطيرة يجدها واضحة وضوحاً لامرية فيه لكل من راجع بروتوكولات صهيون أو نصوص التلمود أو اتصل بالمحالاوت التي جرت منذ عصر التنوير في سبيل إخراج الفكر الغربي المسيحي الأصل من كل القبم ودفعه إلى مجال المادية المغرقة ، وتشكل هذه المحاولة : فلسفة واضَّعة متسكاملة تهدف إلى تدمير قوى الأديان والتوحيد والأخلاق والإيمان بالله ودفع الإنسانية كلها إلى الدمار ، بتخطيم قيمها ومعنوياتها و تفريغها من كل القوى التي تحملها على التماسك في وجه الغاية الصهيو نية البعيدة المدى وهي السيطرة على العالم، و لقد كانت نظرية النطور هي المنطلق الخطير للقول بأن كل شيء يتحول ويتغير وَلا يبقى على حله وأنه يبدأ فى أول الأمر ضيفاً ، ثم ينمو ، ثم جرت محاولة تطبيق ذلك على الأديان والأخلاق، ومنها انطلقت النظرية التي تقول: بأن الأخلاق تتطور مع العصور ، وأن الأديان تتطور مع البيئات . والقول بهذا مخالف كل المحالفة للحقائق العلمية الصحيحة ، ومعارض لنواميس الكون والحياة . لقد كان الترويج لمذهب التطور على هذا النحو، خروجا به من المجال العلمي الصارم إلى المجال الفلسني الذي لا يخضع لأى سند علمي أو عقلى ، ومن مذهب النطور انطلقت كل المذاهب والدعوات والفلسنات المادية ، فقد اعتبره المتشبئون به ناعدة لعلوم جديدة هي . مقارنة الأديان وتفسير الناريخ والنفس والأخلاق والقوميات والاقتصاد والاجماع .

ومن هذا أخلت هذه العلوم تخضع المناهج التي تخضع لها العلوم المحادية ، بينها يتناقض هذا مع أيسط قواعد المنطق والعقل .

ولتدكان النول بالتطور المطلق سبيلا إلى نزع القداسة عن الأديان والنوا فين والقيم والأخلاق والسخرية منها والدعوة إلىالتحلل والإباحية وإنكار مقومات المجتمعات والمقائد على النحو الذى كشفت عنه نظريات « فرويد » و « دوركايم » وغيرها .

ولقد هرجمت نظریة التطور المطلق ، فی المحبط الاجماعی والفکری هجوماعلمیا ، ودحضت بمنطق عقلی واضح و لکن أصوات دعام ا المسرفین فی استناداما ظلت أعلی الأصوات لایما لم تکن أصواناً طبيعية ، و إنما هي أصوات تدفيها قوى بالنة القدرة في مجال النثم والإعلان.

\* \* \*

أن حقائق الأشياء ثابتة لا تنفير وإنما الذي ينفير هوالصورة
 فقط ي

ومضى يضرب الأمثلة في المجالات المختلفة :

أن نزعة الطعام لم تتطور وإنما الذي تغير هو صورة الطعام.

— أن نزعة انخاذ المساكن لم تنطور وإنما الذى تنير هو صور السيوت .

 أن نزعة اللباس وستر المورة لم تنطور وإنما الذي تطور هو صورة اللماس .

أن نرعة القتال والصراع فطرة بشرية لم تتغير و إنما الذي
 تغير هو صورة القتال .

وقال: إن النطور إنما هو في الصور والهيئات لا في الحقائق، لأن الحقائق ثابنة لا تتنير وأن القول بأن « لا شيء ثابت على الإطلاق، نظرية زائمة كما هاجم الكنيرون تطبيق فكرة النطور على الإنسان والقبم .

والمروف أن الدعوة إلى التطور المطلق قد حل الدعوة إليها رجال موصومون ، لهم صلة التبعية بالمحافل الماسونية وبذلك فهى من مناج فكرة السيطرة على العالم وتعميره التي كشفت عنها يروتوكولات حكاه صهيون .

وإذا راجعنا البروتوكول النانى فأنه يستطيع أن يلتى الأضواء على هذه الانجاهات: يتول: (لا حظوا أن نجلح دارون وماركس ونيتشة قد رتبناه من قبل وأن الأثر (غير الأخلاق)لانجاهات هذه العلوم فى الذكر الأممى (غير اليهودى) سيكون واضحًا لنا على التأكيد).

. . .

ولقد جرى كثير من الكتاب وراء يريق نظرية النطور وربما بحسن نية دون أن تتبين لم أبعاد الخطر من القول بالنطور على إطلاقه ، بعيداً عن مفهوم الإسلام الجلم دائماً بين النطور والشبات وهو جم يقوم على أساس علمي صحيح .

ذلك أنه من السذاجة النظر إلى النظور بعيداً عن القيم الثابنة ويمنزل عن الأصول الأساسية لسكر نا ومقدراتنا والدعوة المسمومة إلى النطور إنما تحاول أن تقضى على النراث والقديم ومنها المقائد والأديان والأخلان .

فالجديد لا يمكن أن يقوم إلا على القديم ، والحاضر تمرة الماضى والحي يخرج من الميت .

وغاية ما ندعو إليه هو أن لاقف عند المـاضى أو القــديم أو الميت وقنة الجود .

وف ضوء هذه النظرية لا يمكن القول يتطوير اللغة وتطوير الأذواق، وهو يعنى تطويرالوسائل والأساليب والأطرء مع الاحتفاظ بجوهر القيم .

• •

وقد فرق الباحثون المسلمون بين النطور والنطوير وعارضوا القول بأن النطور معناه تفضيل الطور الأخير على الطور السابق له . فالنطور يشمل أى تغير يحدث فى أوضاع الجداعة سواء فى أنجاه تقدى تصاعدى أو فى أنجاد عكى تنازلى . ثم هو فوق ذلك يعبنى على أن دوافع هذا التغير وعوامله إنما يكون منشؤها ذات الشىء ومردها إلى ما فيه من طاقات طبيعية .

أما النطوير فهو، على عكس ذلك ، يختص أولابالتغيير النصاهدي الذي يهدف دائماً إلى طلب الكمال والحياة الأفضل ، ويتأثر بدوافع خارجية عن طبيعته ، والقوة الخارجيه هي : القيادات الإصلاحية والدعوات التقدمة (١).

وهذا يعنى المواهمة بين أصول الفكر الإسلامى بما يقوم علمه من تشريعات وقيم ، وبين ما يتجدد فى المجتمع تحت إلحاح من عوامل التطوير الصرورى فى مختلف النواحى السياسية والاقتصادية

عوامل النطوير الصرورى فى مختلف النواحى السياسية والاقتصادية والاجتماعية ، ومن هنا أمكن القول بأن التطور لا يمكن أن يمكون فانوناً تقدمياً ، أى أن كل طور أفضل من الطور الذى سبقه .

\* \* \*

ومن ناحية أخرى فقد واجه الفكر الإسلامي الأخطاء التي انطوت عليها نظرية التطور 1 التي ارتبطت أساساً بالمهوم المــادي

<sup>(</sup>١) راجع بحث الدكتور عجد بيصار في كتابه المقائد والأخلان .

الذي استخلصه النلاسفة من نظرية دارون، والذي قام على أساس إنكار وجود الخالق والقول بنشأة الكائنات الحية نشأة طبيعية، والنسكر الإسلامي يذبت الخلق فه لا المطبيعة، ويقرر وقوع البعث في الآخرة، مع الإيمان الكامل بالنيب.

وقد واجبت النظرية من الباحين المنصفين معارضة فى أغلب جوانبها فقال (كرلس مورلسون) إن نظرية دأن الإنسان أصله قرده قد كذبها العلم الحديث لما بين النوعين من بعد شاسع فني الإلسان خواص لا توجد فى القرد منها قدرته على التنكير ، ووجود الوحدات الجاعية من القبيلة ، والأمة ، والحزب ، والدين ، ومنها خواص بيولوجية .

وأنكر (الدكتور والاس) أن يكون الإنان قدتم على طريقة النطور والارتفاء حيث قال : إن الارتفاء بالانتخاب الطبيعي لا يصدق على الإنسان ولا بد من القول بخلقه رأساً ، وقال (فرجو) إنه قد تبين لنا من الوقائم أن بين الإنسان والنرد فرقاً بعيداً . فلا يمكننا أن نحكم بأن الإنسان من سلالة قرد أوغيره وقال أجلسيز: إن السوء لا يتم إلا وققاً علية إلمية حكيمة وأن الاصطفاء الطبيعي

إذا ماحل محل الخلق الإلمي فإن الإنسان يكون قد جرد من روحه وغدا آلة صاه .

وأن النف ير الحرفي لنظرية دارون يضم المجال لتأليه سوبرمان نبت وتمجيد القوى البدنية على أنها الأساس الوحيد السلوك من الناس .

P \* \*

( إن الفكرة التي يستقها الدارونيون هن تناسل وع جديد بواسطة نوع سابق ليست إلا افتراساً اهتباطيا يتعارض مع الآراء الفسيولوجية الرصينة ٤ . وأكد الباحثون أن دارون لم يورد ضمن نظريته أن الإنسان يرجع في أصله إلى الترد وأن الذين زحوا ذلك هم غلاة الملادين الذين ألصقوا هذا القول يمذهب دارون لشهرته العلمة ونتي هكمل تلميذ دارون: أن الإنسان قد المعدو من الترود وأن الإجاع بين العام – لا الفلاحة – على أن الحياة لم محدث مصادنة وأنها حدت بقدرة الله وإرادته .

وهكذا ينكشف هدف تزييف النظرية وسوقها إلى الغابة التي يريدها الماديون وعلى رأسهم (الامارك) وهيكل الذي دعا إلى تأليه الطبيعة ومن ثم إنتقلت إلى بجال الاجناع والفكر على أيدى هربرت الذى حاول تطبيق نظرية التطور على العالم كه وتحويلها من النظرية الإحيائية إلى نظرية اجتماعية .

ثم جاء الدكتور شبلي شميل في مصر فحمل لواء هده الدعوة وترجثم كتاب ( يختر ) الذي يعد من غلاة الملديين وحاول أن يطبق نظرية التطور في مجال الفكر والاجباع، وقد عارضه علماء الدراسات الطبيعية أفضهم من أمثال يعقوب صروف وغير، ولم يكن تنبلي شحيل متخصصاً أصلافي هذه الدراسات بل كان طبيعاً.

وقد راجت هذه النظرية فترة وإن وجدت المعارضة والنبذ منذ ' اليوم الأول من العلماء المتخصصين أفسيم ، ثم لم تلبث أن سقطت ورفضها الفكر الإسلامى ، وعجر دعاة المادية عن أن يجدوا لهم دليلا علميا يؤكدون به موقفهم .

•••

ولقد أكد الفكر الإسلامى أن التطور الذى التمدة المبذاهب الفلسفية المادية بمسى إطلاق الحريات الاجباعية والمسكرية على النحو الذى يصل إلى الإلحاد والإيلجية ليس من منهوم الإسلام ولا هو مقبل من الفكر الإسلامى وأن هذا النحو من النهم إنما قام في الغرب سبنسر في ظروف عملية خاصة وليس اله قيمة حقيقة في بحال التم الإنسانية .
ولقد دارت مناقشات متمدة حول التطور والثبات ، باقتراض أن هناك تناقض حتى بينهما ، والواقع أن الثبات يبعو نظرا فيض النطور والحركة ، ولكننا إذا أنعمنا النظر من الماهية المقلية والعلمية وجدنا أن النطور والحركة ضوابط ، هذه الضوابط بطبيعتها والسيارة والطائرة والصاووخ كلها أقساسية المحركة وللكنها في نفس الوقت محكة الصنع بضوابط ثابتة تنظم حركتها وتبسر اندفاهها مامتمرار ولولا هذه الضوابط الثابتة تنظم حركتها وتبسر اندفاهها مامتمرار ولولا هذه الضوابط الثابتة تنظم حركتها وتبسر اندفاهها العنوان ع ولما تولدت الحركة عشوائية أقرب إلى الغرض ، ولما تولدت الحركة عشوائية أقرب

فالنطار يخرج عن مساره إذا أهملت صيانته واختلطت ضوابطه وفقد أحكام صنمه ، والصاروخ ينفجر فى فاعدته إذا اختلت هذه الضوابط .

كذلك المجتمع الإنساني، فهو مجتمع دائب الحركة والنطور ولكن هناك ضوابط أساسية ثابتة تنظم حركته ونحسكم المجاهه ومن هنا يغتر أن النطور ليس فانوناً أخلاقهاً وليس كل طور أفضل من الطور الذى سبقه بل النطور فانون اجناعى واقدى ولا يقتضى مطلقاً تضيل الطور الاخير على الأطوار السابقة وأن الفكر الإسلامي ثابت الجوهر متطور الصور ، وقد أعطى الإسلام مبادىء ثابتة وترك لناس القدرة على النحرك من خلال النروع والتناصيل وأتمام تجا أساسية لاسبيل إلى تطورها أو الخروج عنها وهى أشبه بالنمد في الدناء .

#### ---

# قضية الحربة

د الحرية ، مصطلح حدث ، ولكن هل هو من الكلمات الى يتسابه مفهومها وتفسيرها بين الفكر الاسلامي والفكر الفربيء ما هو مقهوم الاسلام للحريه ، وهل يقر الاسلام اطلاق الحرية أم يضع لها الضوابط • وما هو مفهوم الحرية في بروتوكولات

صهيوڻ ۽



## قضية الحرية

من المصلحات التي استطارت في المصر الحديث كلة و الحرية » وهي كلة عنبة عبية إلى النفوس ترجع جنورها البعيدة إلى الأديان والرسالات الساوية في إطارها المصحيح القائم ؛ على الجمع بين الحرية والمسئولية ، وقد أولى العرب والمسلمون هذه الكامة في المصم الحبيث اهماماً كبيراً في مواجهة حركتهم نحو مقاومة الاستمال والنفوذ الأجنبي والاحتلال الذي كان يسيطرعلي أراضهم ومقدارتهم، والحسلام وأضبحت هذه المكلمة موادفة الوطنية ، وشاراً للقاومة ، وسلاحا في وجه المناصب والظالم وفوجه الاحتلال والاستبداد، وفي وجه كل طنيان، وكانت النورات المختلمة التي قامت تدخذ من والحرية ) علما لما وشماراً .

. . .

غير أن كلة الحرية لم تلبث أن بنت على أقلام بعض السكتاب ومن خلال بعض|لنظريات والعلممات والدعوات الأجنبية وهي تحمل صورة أخرى تختلف اختلافا والشحاعن هذا المفهوم » بل وتتعارض معه أحياناً ، وذلك حين ارتفت الأصوات بالدعوة إلى الحرية المطلقة في مجال الاجتماع والسكر والسلوك . وصاحبها النول برخم القيد على كل إنسان ليمارس مايشاه من شتون ، دون تقدير واضح للسؤلية أو التبعية أو حدود مايمك الآخرون ، واتسع نطاق هذه الدعوة الضارة المستحدثة إلى النول بحرية التربية وحرية الملاقات بين الجنسين وحرية الننان والسكات ودخل زيف كذير على هذه العبارة ذات الناريخ الجيد في مقاومة الظام والاستهار والاستبداد .

وجرى كنير من الكتاب والمتفين وراء البريق ، وخدعتهم المكلمات التى نهز الحس ، وتحرك الغرائز وندعو إلى الانطلاق من كل قيد ، دون أن يقدر هؤلاء جمعا مدى الأخطار التى تتعرض لها الأمم والشعوب ، ومدى الآثار والنتائج التى تتر ثب على الدعوة الضارة .

ولاثك أن من وراءهنا الانحواف فيهم الحرية ، وهذه الدعوة إلى إطلاقها الاندفاع بها لتدبير قيم النفس والأخلاق ، ولاشك أن من وراء ذلك خلفية خطيرة ، وهدف مسبق ومحاولة مسمومة تستهدف تدبير قوىالأم وشبابها ومقدواتها . وحين ترجم إلى يرو تولات حكماء صهيون نجد إشارة واضحة إلى سلاح ﴿ الحرية ﴾ ﴿ والنحررية ﴾ في تحقيق الغاية الخطيرة التي تستهدفها الصهيونية العالمية .

. . .

يقول البروتوكول الأول: [كنا عن أول من نادى في جماهير الشعب بكلات « الحرية والعدالة والمساواة ، وهي كلات لم تزل تردد إلى اليوم ويرددها من هم بالبيغاوات أشبه ، ينقضون على طعم الشرك من كل جو وسماه ، فأفسدوا على العالم رفاهيته كما أفسدوا على الغرد حرية الحقيقية وكانت من قبل في حرز من عبث الدهام ] .

وقد أعطت النظريات الغلسفية التي صاغها الدائرون في تلك الصهبونية للتحردية معنى يتسق مع الدعوات التي حمل لواهعا فرويد ، وسارتر ، وغيره وهي (انسلاخ الفردمن كل ماتواضع عليه المجنمع من آداب وقوانين فررغياته وشهواته(۱) .

ويمكن ردكة (الحرية) في تطورها الفلسني الغربي إلى الثورة الغرنسية ، التي قادهارجل المحافل المساسونية من أحل نحظيم القيود التي كانت تعرصها المحتمعات الأوربية على البهوذ من حيث التعامل والإقامة والعدادات وغيرها .

 <sup>(</sup>۱) راح ځدخليغه التو نی .
 (۲) برونوکولات حکاه صپيون .

البلاد التي طبقت فيها وظهر الخلاف الواضح بين مناهم الإسلام السياسية وبين مناهم المبيرالية الغربية التي فرضها النفوذ الأجنبي بلسم الاحتلال .

وكان من الطبيعي أن تنشل هذه الأنظمة لأتها لا تمثل المزاج النفسى والاجهاعي للسلمين والعرب ولاتنبع من قيمهم وعقائدهم وذاتيتهم .

وكذلك جرت الدعوة إلى الحرية في الذن والأدب وارتفت أصوات بالدعوة إلى حرية السكر ، وصدرت في الثلابينات مجلة تحت اسم العصور كانت تكتب على غلافها هذه العبارة :

[حرر مكرك من كل التقاليد والأساطير للوروقة حقى لاتجد صعوبة ما فى رفض أى رأى من الآراء ، أو مذهب من للذاهب ، اطمأنت إليه نفسك ، وسكن إليه عقلك ، إذا انكشف اك من الحائن ما يناقضه ].

وكانت هذه دءوة إلى دحض الأديان والعنائد والقم ، وهى تبدو فى موعدها وأهدافها وأسلوبها جارية مع النصوص التي تغلناها من بروتوكولات صهيون . فقد أنخفت الصهيونية الدوة إلى الحزية سلاحاً لها لندمير كل المقائد والقبم التي جامت بها الأديان الساوية وتحت اسم ( النقاليد والأساطير الموروثة )

وماترال هذه العبادات تجرى إلى اليوم على أقلام دعاة النغر يب منذ أن رددها داعية الممادية والإلحاد : الدكتور شبلي شجيل قبل أكثر من تسمين علما ، وحمل لواهما الكنيرون تحت أسماد مختلفة منها : الدعوة إلى التساع ، والدعوة إلى حرية الفكر ، والدعوة إلى التقدم ، وكانت كل العبارات المسوقة من [رجعية وتأخر وجهود وتمصب] ، إنما تمنى كلة [الدين] دون أن تستطيع التصريح مها

...

وكان المدف الأسامى هو خلق دثمافة عوبية، تموم على أساس النكر الغربى منعزلة عن النسكر الإسلام وقيم القرآن والإسلام والشريعة الإسلامية ، وذلك كقدمة للانصهار فى الفكر الغربى ، وفقدان الناتية والشخصية الإسلامية العربية .

ونحن حين نرجع إلى منهوم ( الحرية ) فى الإسلام نحد وضوحاً وتكلملا ومحاحة لا تصل إلها مناهيم الفلمنات التي تصدت للحرية منذ جون ستوارت ميل ، إلى سـاوتر . ظلحرية فى الإســلام مى : التحرر من قيود الوثنية ، واستعباد الإنسان للإنسان ، وهي ضد عبودية ( الأونان، وضد الرق، وضد السبودية لأى كائن كان، وهي حرية الغرد وحرية الجاعة .

وهى حرية الكامة وحرية الضمير تجمعها آية واحدة من القرآن: [ لا إكراه في الدين(١) ] فهي حرية الاعتقاد والقول والتذكير .

وكا دعا الإسلام إلى (تحرير النكر) دعا إلى تحرير الجسم ، فالإسلام هو أول صيحة لحاربة الرق وحصره فى أضيق نطاق كفلمة لتصفيته ، والحرية السياسية واحدة من حريات الإسلام وتقوم على الشورى ، غير أن الإسلام يعطى للحرية ضوابطها وتحفظاتها التى تضمن حرية الذير ، فالإسلام حبن يقرر إطلاق الحريات للأفراد فإنه من ناحية أخرى يشترط ألا يكون فى ذلك طنيان على حريات الآخرين أو إضرار يتصالح الجامة :

•••

وحرية المقيدة حيث لا إكراه فى الدين إنما تعنى كنالة الإسلام لحرية عقائد أهل الكتاب . ويدعو الإسلام إلى الحرية من كل

<sup>(</sup>١) آية ٥٦٦ سورة البقرة .

التبود ، قيود العبودية الفكرية والجمدية ، كما يدعو إلى حرية الإنسان من قيد الجمل والخرافة ، ويدعو إلى حرية المرأة فى التعلم ومنهوم الإسلام هذا أوسم أقناء وأبعد مدى من مفاهم الحرية لدى فلاسمة الاجماعيين والليبراليين على السواء .

ويصل الإسلام إلى الناية في تقرير الحرية حين لا يبقى الإنسان عبداً لشهواته وأهوائه أو عبداً لغيرالله فلايخضم لسلطان غير سلطان الخالق وبأفف أن يكون عبداً لإنسان منه ، فلايقبل الذل لمن هو مثله، ويأفف من الإحساس بأن الرجل أقل من سواه.

فلا فرق بين الكبير والصغير والغنى والنقير والأبيض والأسود إلا بالتقوى والسل .

وقد شهد المنصفون من كتاب الغرب يدور الإسلام فى حرية الفكر ، وكبف أطلق العقل الإنسانى من قيوده ، ودفعه إلى الخروج ... آثار الائت قدرة الرحيد التارك الرحيد ...

من آثار الوثنية : يقول : ﴿ بارتمى ساتهاير › : ﴿ إِنَّ الْإِسَلامَ قَدَّ أَحَدَثُ رَفِيًّا عِظَمًّا حِدًّا فَقَدَ أَطَلَقَ العَقَلِ

الإنسانى من قبوده التي كانت تأسره حول المعابد وبين أيدى السكهنة من ذوى الأديان المختلفة فارنف إلى مستوى الاعتقاد بحياة وراء هذه الحياة ثم إنه بتحريمه الصور في المساجد وكل ما يمثل الله قد خلص الفكر الإنسانى من وثنية القرون الأولى واضطر العالم لأن يرجع إلى ننسه وأن يبحث عن الله خالقه فى صميم روحه » .

وأشار جوستاف لو بون في مقارنة بين الإسلام وبين غيره فقال:

[ إن الإسلام هو الذي علم إلإنسانية كيف تتنق حربة الفكر مع استقامة الدين « وقد كان يظن أنهما لا يجتمعاً ] .

بل لقد كانت حرية الفكر فى الإسلام واضحة وضوحا لاحدله ويكل الأعمال التي تتناول الأديان الأخرى ، وكان مبدأ د الإنصاف » واضحاً فى هذا الجال .

وقد أشار [ هاملتون] إلى ذلك عند تعرضه لدراسات مقارنات الأديان فقال :

. سين سن . العرب ثم أول من ألنوا في الملل والنحل لأشهم كانوا واسمى الصدر تجاد المقائد الأخرى ، وحاولوا أن ينهموها ويدحضوها بالبرهان والحجة ، ثم إنهم اعترفوا بما أتى قبل الإسلام عن حيانات

توحيدية ويحظى ابن حزم بالنصيب الأوفر . و وقد كتب أبو الريحان البيروني في أديان الهذه في القرن

د وقد كتب ابو الريحان البيروني في ادين الهند في العرن أخامس من الهجرة فلم يمس عاطفة أحد من أهلها ، وكان إذا كتب عن محلة يوهمك أنه هو أحد أبناه تلك النحلة ؛ لتلطفة فى وصف شعائرها .

وكان كتاب العرب يذكرون جميع المخالفين بكل حرمة وفى كتاب طبقات الأطباء لابن أبي أصيسة وطبقات الحكاء لابن القنطى وطبقات الأدباء لياقوت والرافى بالرفيات الصفدى ، وفى تاريخ حكاء الإسلام المبهق أمثلة لهذا النساع فقد ترجم المؤلفون النصارى والبهود والسامريين والمجوس كأنهم أيناء ملة واحدة].

نقل هذا عن ستشرق لنقارن به مايقوله عالم غربي آخر يصف موقف قومه من الأمم الأخرى ذلك هو جوستاف لو بون الذي يقول :

د إن حرية النكر في الغرب تحتنى لدى الأوربي عندما يمتد فكره إلى بحث فكر العالم الإسلامي طلفهوم الصليبي العميق الأثر في النفس الأوربية يحول دون حرية الرأى إذا كان موضوع البحث هو الإسلام » ·

. . .

وقد تأكدت هذه النرعة على أسنة أقلام كثير من البلحثين الذين ردوها إلى طابع الاستعلاء الغربي الذي لايعترف بالإنصاف أو الفضل لغير ذوى الأجناس البيضاء وهى نزعة قديمة عرشها روما حين قال حكيمها ] روما سادة وما حولها عبيد ] .

ولقد أفسح الإسلام فى تاريخه الطويل للملل والنحل باب السجال والجدل وللناقشة ، وصحح بعض الخلماء بذلك فى مجالسهم ولم تسكن دعوتهم إلى حمهم إلا عن طريق البرهان والإقتاع ، مع السهاحة للمخالف بينما لم تحتمل أوربا مثل هذا السجال فكانت من آثاره معارك عنيفة مثل معركة سانت بارتهى وغيرها.

وقد كان منهوم حرية الفكر فى الإسلام والمختاصريحاً: لم يقبل الإسلام محاولة الإغراء بحرية الفكر على أساس التحور من الأخلاق أو التحرر من الأخلاق التحرر من الأخلاق والمفل فحرر الإنسان أولا من رق النغليد الأحمى ورباه على حرية المسكر واستقلال الإرادة ، ودعاء إلى التخلص من عبادة الأهواء وطالبه بالدليل ، وفي عليه الجهل والظل والمتابعة بغير إقناع ، فهى حرية قد كرية تقيد بالحق والدليل وتهم على قواعد النظر والاستدلال بهيداً عن الأهواء والأوهام .

وهي تختلف اختلافاً واضحاً عما دعا إليه الماديون والغربيون الذين يدعون الناس اليوم إلى النحرر من الأمساطير الموروثة وهم يعنون بها الإسلام ؛ وإلاّ فأين حند الاساطير الموروثة اليوم؟ وقد فصل!لإسلام يذبها وبينتا بأربعة عشر قرقاً عينجاءالقرآن بالحبة الواضحة وزيف كل دعوى الوثنية والمادية والإباحية مماكان قبله .

. . .

وفى هذا الجال نذكر تلك الشبهات المسومة التي حاول خصوم الإسلام طرحها حين قالوا بأن دماه سفحت وإضطهاداً وقع لبعض أعلام الفسكر في الإسلام من أجل فكرم والحق أن الإسلام لم يضطهد مذكراً لفسكره، وإنما جله القصاص حين وصل الأمر إلى حدود التآمر والاتصال بخصوم الدولة الإسلامية وإن كثيراً من وصفوا بأنهم تعلوا عاشوا أحراراً لم بمسهم يد على الرغم مما كانوا يصدوون عنه من هرطقة وضلال ، حق ثبت علهم بالدليل مراسلهم لدولة أخذية ، واتصالم بالقرامطة والحشاشين أو غيرم ،

واقد قال أبو العلاه المعرى وابن الراوندى وأبو بكر الرازى وغيرهم مالم يقل منله فولتير وروسو ، دون أن يصيبهم أذى ، ولم يرد فى الناريخ الإسلام من علمــاه حرفوا من أجل معتقداتهم كما فعلت أوربا فى ديوان التنتيش .

#### - 1 -

## قضية العقل

لامشاحة إن و العمل ع مصطلح معترف به في كل فكر وفلسفة ولكن مثاك فوارق عبيقة بين مفهومه في الألكر الاسلامي وبين مفهومه في كل لكر وفلسفة - ما هو طهوم نظرية المرفة الاسلامية فتت المثانون : الفائلية على المقبل المصادر عمل حدة المثالة . بناء معد نظر فق الشرق الفائلة

والوجدان، وما وجه الخلاف بينها • وين نظرية الشرق القائمة على الابتراق والجدس ونظرية القرب القائمة على المبادية والمصدوس وحده ا



### قضية العقل

من أم القضايا التى تنار فى مجال الدكر الحديث [ قضية المقل ] ولقد كانت الدعوة إلى تحكم المقل وإعلاء المقل من الدعوات التى عناها الذكر الغرفي الحديث ، وهو المجاه على محميح ، إذا جرى وفق مهج المعرقة الإنسانية الجامع بين المقل والقلب .

واتمد قدم الإسلام للإنسائية هذا للنهج الجامع الشامل ، ليحقق به أصول للمرفة الحقة ، سيدة عن قصور المناهج العقلية الخالصة أو المناهج التى تعتمد على الرجدان والقلب .

ققد تنازعت الفكر البشرى دعو الن : إحداها تقول بالمقل وحده ، والأخرى تقول بالوجدان ، ثم جاه الإسلام ليقرر بأن منهج الفكر والمبرية الصحيح السكامل هو المنهج الجلمع العقل والقلب معا .
وقد اعتمد منهج المقل على العلم وعلى الحسوس وعلى الماديات وعلى كل ما يدخل في بوقة المامل ، وأعضى إغضاء تاما عن عالم النبب ( المينافزيقيا ) إغضاها تاما وأنكر انسكارا كاملا ، وبذك يجاهل في الحقيقة جانبا كبيرا من المعرفة لا سبيل إلى فهم الحادة فها محصحا دون الاعتراف به .

وجاء الوجه انيون بعض دعاة الصوفية والإلهام والاستشراق وغيرهم فترروا أنه لا سبيل إلى فهم الحياة والوجود إلا عن طريق القلب وحده وأنكروا مكانة العقل..

وظهرت مذاهب فلسفية تؤيد هذا الأنجاد ، ومذاهب أخرى تؤيد ذلك الأنجاد، وحند النظرة الصحيحة نجد أن كلامن النظريتين عاجزة من بلوغ أصول المرقة الحقة .

\* \* \*

ولتدجرى النسكر الإسلامى طورا مع هذا الانجاد ، ومرة مع الانجاد الآخر ، وفى كلا الآمرين كان مجانبا لمهجه الأصيل ، ومغهومه السكامل ، فلك أن أبرز ما يتمثل به الفكر الإسلامى هو كال النظرة وشحولها وجاءها .

والدّل أداة من أدوات المرقة لها مجالها ومبداتها وطريقها الذى استطاعت أن تنطاق فيه وفى حدود هذه المقدرة استطاع أن يتمم الكندر ، غير أن هناك ميادين عجز عن اقتحامها ، ومناطق لا تؤهلة قدراته على اختراقها وقضايا لا يستطيع الحركم فيها .

هذا الجانب هو عالم النيب الذي صوره الحق تبارك وتعالى

فى القرآن وأمدنا يحقيقته عن طريق الوحى ، وأمرنا أن نؤمن به، فالعقل يقبله ولكنه لا يستطيع وحده أن يصل إلى الحسكم فيه لأن أدائه ليست مؤهلة لهذا الغرض فالمقل ليس مستقلا بالإحاطة بجميع المطالب ولا كاشفا لفنطاء فى جميع المضلات .

والعقل في حقيقته نور في القلب ومهمته أن يعرف الحق من الباطل " والخير من الشر " والحسن من القبيح » في ضوء الوحى " الباطل " والخير من الشرك كان خطر الدعوة المشارة إلى تعجيد العقل ، وتأليه العقل » وإعلاء العقل واعتباره سبيلا وحيما في البحت أو الحكم على الأشياء ، وهو من الدعارى التي يحمل لواهما دعاة الملاية ويهدنون بها إلى همم عالم كامل هو عالم المينافيزيةا .

أما في الإسلام فإن هناك ترابطا بين الدقل والوحى أو الدقل والقلب و والدقل وحده لم يستطع أن يصل بالذين اعتمدوا عليه إلى معرفة كل الحقيقة وأدى إلى انحراض وكذلك أخطأ الذين نحوا الدقل والتحسوا المعرفة البساطنة عن طريق المذاهب الإشراقية أو غيرها . ومن هنا جاء أكبّال النظرية الإسلامية للموفة جلمة بين العلر والقلب، عاملة بين عالمي الغيب والشهادة .

ولا شك أن العقل له مجله في ميدان العادم والتجريب وآفن الكيمياء والتكنولوجيا وغيرها ، وقد كان له دوره الضخم الذي استطاع به المسلمون بناء المنهج العلمي التجريبي سحين تخطرا المرحة النظرية التي وقفت عنها دراسات الفلاسفة قبل الإسلام .

وقد كانت نظرية المعرفة الإسلامية الجامعة بين العقل والقلب مصدر النصر الذي حققه المسلمون حين وصاوا إلى قاعدة لم يسبقهم إليها سابق وهي قاعدة [جرب واحكم] في مجال العلب والغلك والهندسة والكيمياء.

ومن هنا سار المقل والقلب في النكر الإسلامي في إطار واحد، دون أن يقع بينهم ذلك الصدام الذي عرفه النكر الغربي ودون أن تشرق الجهة الواحدة إلى جهتين ، على النحو الذي تراه في التغرق الغربية بين العلم والدين .

ولقد أكد العلماء المسلمون القاعدة التي وضعها النبي حين قال ( إن هذا العلم دين فانظروا عن تأخذون منه (١) ).

<sup>(</sup>١) هذا الحديث نما جاء في الأثر عن رسول اقة صلى اقة عليه وسلم

فكان ذلك دعوة إلى المحيص والإقناع ، وهي التي أوصلت المسلمين إلى إجراء النجرية .

وقد أقام المسلمون تجاريهم العقلية والعلمية تحت راية الوحى وفى ظلال منهوم الإسلام الجامع بين العقل والقلب والروح والمادة .

ومن هنا كان منطق السلمين في الترابط بين العلم والدين واضحا ، فالأصل في العلم : العقل ورائده التجربة الحسية ، ومن ثم فالعلم يمتد في مجال واسع ، ويحقق فيه انتصارات ضخمة ، ولحكنه يقصر عن إدراك سائر حقائق الكون وخاصة عالم الغيب والعلم في منهوم الإسلام يأمر أهله أن لا يعادوا ما يجهلون من الحقائق وأنهم في جانب الغيب لهم منهجهم في الإيمان به عن طريق القلب المصدق في الوحى، والعرق القلب المصدق

• •

والإسلام صديق للعلم بما تضمنه القرآن من نصوص محض على طلب العلم والتمرس به وليس للعلم الصحيح أن ينسكر الدين فيحكم على شيء ليس من مفهوم بحنه ولا هو داخل ضمن دائرة نظرياته التجريبية الحسة وما كان قلم أن يخرج عن وظبفته وهى البحث والاستطلاع والملاحظة للظواهر الطبيعية ، ولا يقول بالنني أو الإثبات لما يجهله من المقانق الكامنة وراء الظواهر وما يقرره علماء المامل يؤكد عجز العلم وبالتالى العقل عن أن يكون قادرا على الإحاطة الكلمة أو النهم المستمل المكون والحياة .

ويقرل العلامة «كرلسون» : إن العلم لا يعطينا في مجموعه إلا سارف مجمعة للغاية ، وذلك من جهة العلل الحلية التي لا تتملق جها تجاربه . وقد قرر العلماء في شبه رأى موحد على أن العلم يسجز عن أن ينسر ظواهر الأشياء أو يعلمها ولكن يصفها ويقررها ، ومهمة العسلم في تقديرهم قاصرة على وصف الظواهر وتقريرها لا تعليلها ، وقد كان في أول النهضة بهتمون بمعرفة (لماذا ) ولكنهم أخذوا يتخلون عن هذا الاهمام بعد أن تبين لهم عبث هذه المحاولات وعقم تنائجها ومن تم رجموا في تواضع إلى إقرار الحقيقة ظالم عده لا ينسر شيئا وإنما هو يربط وينسق ويلاحظ ملاحظة منهجية وبالتالى يصف ويقرر وليس هذا فهما للأشياه ملاحظة منهجية وبالتالى يصف ويقرر وليس هذا فهما للأشياه ولكنه تعرف عليها ويقرر الطاء الآن أن المعرفة العلمية تقتصر على ظواهر الطبيعة، وأعمال البشر وعلاقاتهم التي يمكن استخدام المشاهدة والتجربة ، لا كتشاف توانيتها ، والعلم يعترف الآن بأن المثل البشرى لا يستطيع أن يعرك شيئا إلا عن طريق الحواس ، ولذلك فكل ما يقع ودا، الحس والعقل لا يمكن للعلم أن يبحث فيه أو يعرف عنه شيئاً.

وم يقررون أيضاً أن حقائق اللم ليست مطلقة ولا أبدية ، وإنما هي حقائق نسبية والبحث العلمى في صراع لا يقهى بين الإنسان والطبيعة ، فكلما ازداد الإنسان معرفة لقوانين الطبيعة ازدادت سيطرته علمها وما زال العلماء يتساهون هل يستطيع العقل أن يعرك الحقيقة ؟ لقد قطع العقل أشواطا بعيدة خلال ثلاثمائة سنة فهل استطاع التوصل إلى الحقيقة ؟ .

ومعنى هذا أن العلم رغم تقدمه لم يستطع بعد أن يحل المشاكل الكبرى للتمثلة في أصل الكون وشهايته وطبيعته المادية ومنشأ الحياة وخارد الروس .

ومنى هذا أن العقل جهاز له مقدرته المحدودة وطاقته التي تقف به على أبواب عالم النيب . وهذا قرار العلماءالمعليين اخاسم الراضح ، ظافاً إذن يسرف الفلاسفة وحملة لواء المادية والوثنية وخصوم الأديان فى الدعوة إلى العقل وإلى إعلاء المقل وإلى اعتباره . الواسطة الوحمة للع فة الإنسانة الكاملة ؟ .

الحتى أن هؤلاء الذين يحملون هذه الدعوة لبسوا بعلماء وما يقولونه ليس علما ، وإنماهو فلسفة تسخل فى نطاق واضح هو نطاق المادية التى حددت موقفها مسبقاً من الله والعالم الآخر والنهوة والرسلات السهاوية التى لا سبيل إلى أن تقتنع بها .

-0-

مقهومها على التقدم المادي وحدء ؟!

قضية التقدم

ماهو مفهوم : التقدم : في الفكر الاصلامي ، وماوجه الكلاني بيئه وبين مفهوم التقدم في الفكر القربي وهل التقدم عادي خالص أم انه تقدم شامل : عادى وروحى ونفسى واجتماعي -وهل تستطيع الخضارة ان تحقق للانسان هناءه وهي تقصر



# قضة التقدم

إن كلة (التقدم) اليوم من الكلمات البارزة التي تكاد تطبع العصر كه بطابعها وقد استلفت القول أن استعهالها إنما يعني دائمًا نه عًا واحدًا من النقدم :

هو النقدم ئ مجالات الحضارة ووسائل العيش وأساليب الحياة، والجوانب الاقتصادية والعلمية أي النقدم الملدي وحده .

وهو تقدم مطلق غیر محدود ، بری أن لا تقف أی حواجز دونه ، أو معوقات فی سبیله وهو بهدف عادة فیا برمی إلیه القاتالون

بهذا المصطلح ومرددوه : ما يسعى بالرفاهية . ولا تنك أن النقدم قانون أصيل في تاريخ الإنسان ولكنه

و المنطقة عند الجانب المادي و عام ولا يمترض الإغضاء عن قيم كان عند الجانب المادي و عام الدي

كثيرة فى سبيل المعاهه إلى آخر المدى . وترى النظرية الغربية فى النقسم أن حركة نشأت مع الثورة

و برى النظرية الغربية في التمام أن حرثه نشأت مع النورة الصناعية في القرنين السابع عشر والتامن عشر ، وأنه مر تبطينظرية النطور ، وأنه لذلك يقدم على أساس مادى ، وجوهره هو سيطرة الإنسان على الضرورات الإنتاجية والسيطرة على الطبيعة .

. (٦) الفكر المعاصر ـــ ۸۱ وأنه بهذا المهوم يحقق للمجتمع البشرى السعادة والحرية ، وتختلف النظرية الإسلامية في مقهوم القدم عن النظرية الغربية في مفهوم القدم عن النظرية الغربية في مفهوم التقدم في الإسلام يدفع الإلسان دائمًا إلى أمام ويؤكد التيم الإنسانية العليا النابنة وأنه [وهذا هو الجانب الأهم والأكبر] يعنى التقدم المسادى والروحى مماً ، وأنه لايضحى الجانب الوحى في سبيل المادى ولا يعلى من شأن الجانب المادى وحده أو يفرده بالاهتام.

فالتقدم في مفهوم الإسلام: نفسى ومعنوى وملاى ، وسيلمى واقتصادى واجتماعي ، وفي كل مجال التقدم المادى يكون هذا التقدم مشروطاً بالقيم الأساسية والأخلاقية بغير إذلال للخلق ، إيماناً بأن الحوافز المشوية تعطى التقدم المادى قبا عليا .

ا وقد علت أصوات ظللة تحاول أن تقنع السلمين والعرب بأن الدين (أى الإسلام بنفهو له ديناً وظلام مجتمع ) معوق عن النقدم ومانع من النهضة وأن على المسلمين والعرب إذا أرادو االتقدم أن ينفصاوا عنه ولا ريب أن تلك الأصوات ليست صادقة في دعوتها وأيضاً ليست صادقة من الوجة العلمية الصحيحة ، وذلك أن خروج أمة من مقدولتها وقيمها ومراجها النفسى لن يكون بمحال من الأحوال عاملا من عوامل تهدمها وإنما يكون علمل استعبادها وإذلالها وانصهارها فى بوققة النفوذ الاستعارى الواسع الذى بريدأن مجتوبها ويذبها .

لقد كانت الدعوة إلى إعلاه مفهوم النقم الملدى في عالم الإسلام والعرب بالتخلص من عوامل النقدم المعنوى أو يتحرير التقدم الملدى من الضواط الأخلاقية وعوامل التقوى والإيمان ، مؤامرة ضخمة حتى يصبح العرب والمسلمون للاستمار أساس قياداً ولينصهروا في مو نقة العالمة فقضم شخصيتهم و تنمجي طوا يعمه ، وهي دعدة

فى بوتقة العالمية فتضيع شخصيتهم وتنمحى طوابعهم ، وهى دعوة مضلة زائمة وليست صادقة لأن أوريا لم تفعل ذلك ، لقد عادت أوربا إلى جذورها وقيمها البونانية والرومانية غين الدفعت تبحث عن أسلب النقدم .

وإذا كانت أورباء أو النرب علمة قد انفصل عن الدين فبناك لأنه اعتبر المسيحية دخيلة عليه ووافعة وأن تشكيله النفسى كان تائمًا من خلال الفلسفة اليونانية والأنظمة الومانية أما في عالم الإسلام والعروبة فإن الأمر يختلف، فإن هذه الأمة قد تشكلت قبل أربعة عشر قرقًا والإسلام جزء من كيلها : من حيث هو دين وعبادة للسلمين ، ومن حيث هو نظام وثقافة ومنهج حياة للسلمين وغيرهم، ولأهل هذه البقمة جميعاً .

واتـ فإن محاولة إخراج المسلمين والعرب من الدين بعامة أو الإسلام خاصه إنما هي تجربة مستحيلة ومضادة لاتجاء التاريخ وسارضة لروح النقدم وخالمة لما انظيم عليه مزاج المسلمين وذوقهم وما تشكل عليه أدمهم وفهم ومناهج الحياة في مجتمعهم .

ولا تستعل عليه الرجم ودهم وسعج احيد في جعمهم .

هذا من ناحة و ومن الناحة الأخرى فإن الإسلام - خالماً

لغيره خالفة لما تمن علم تأخير أو جود بله علمل تقدم، وليس

الإسلام هو الذي وقف وقف أمام تقدم العلم أو تعلور المجتمعات

أو نهضة الأم لأنه كان بطبيعته المصدر الأول بالبحث العلمي والمنشيء

الأسلمي للذهب العلمي النجري الحديث، على إن الحضارة الإسلامية

الن قامها إنما كانت تتاج الإيمان بالله وتحقيق دعوة الله الداعية

إلى النظر في الآفاق واستطلاع أسباب القرة والعارة في الأرض.

وقد أكدت كل الأحداث التاريخية والدراسات العلمية أن الإسلام قادر على إعطاء طابع الحركة والبناء فى مجال النقدم فى ظل مفهومه الجامع المسكلال :

مفهوم النقدم على جميع الجبهات ، دون إعلاء الجانب المادى وحده أو تضحية الجانب المعنوى من أجل الجرانب الأخرى ، ومن هنا فقد سقطت النظرية الوافعة التي حلها كنير من الكناب والتي كانت تدعو إلى تبرير منهوم النقدم الغربى ، هذا المنهوم المسوم الذى يفتح الباب الذوبان المسلمين وملاشاة شخصيتهم .

ولقد حاول بعض الباحثين تقرير 'قطة الخلاف بين منهوم التقدم فى الإسلام ومنهوم التقدم فى الغرب فقد أشار الملامة (مسمر) الغر نسى إلى ذلك حين قال :

إن تقدم العلوم فى الغرب فى وقتنا هذا حضار دُخماً عن الدين ، أما فى 
دينالإسلام فالسكس من ذلك أنه – أى الدين الإسلام — لا يستطيع 
أن يبيق على قيد الحياة إلا بانتشار العلوم ، فإن يبن الإسلام والعلوم 
رابطة كلية ، و الغربي إذا صار عالماً ترك دينه ، أما للسلم فإنه 
لا يقرك دينه إلا إذا صار جاهلا ، وبأى وجه يمكن نسبة التقدم 
الحالى فى الغرب إلى الدين ، والحال أنه ماجاء إلا بعد خسة عشر

قرقًا من ظهوره وبأى وجه يمكن نسبة تأخر المدفين الحالى إلى ديمم،
وفى عام ٢٩٢٧ م أى بعد ماة وإحدى عشرة سنة من وفاة (تحد)
عليه الصلاة والسلام كانت دولة الإسلام أكبر من دولة الإسكندر
للقدونى، وفى عام ١٥٦٦ م عند وفاة السلطان سلم كانت أكبر
من مملكة الومانيين، ومن هذا يظهر أن عظمة الإسلام امتمنت
أف عام وكل من يعرف أنه لايمكن الوصول إلى مثل هده الدرجة
من الأمور السياسية والحربية إلا بالعام والتعديد.

. . .

وقد أشار إلى مفهوم التقدم وارتباطه بالاسلام العلامة جوستاف لوبون حين قال الشباب العربي وللسلم عمن زاروء في مترله بباريس في أوائل هذا العرن [ أن السبب في أعطاط الشرق هو ترك دوح الدين وتشبئه بالمقائد الباطلة وأن قوة الدين قوة أدبية ، كاأن الشعب الذي يميد الرق يجب ألا يقطع الصلة التي ترجله بماضيه ، وأن العلوم الحديثة لا تفيد للسلمين إلا إذا أقتر تت بدينهم ولم تمنصل عنه اه .

وإذا وصف للسلون في العمور الأخيرة بالنخلف، فليس هناك من دليل على يؤكد أن الإسلام كان مصدر هذا النخلف بينها هناك حشرات الأفة العلمية على أن هذا النخلف كان مصدره أنحراف السلين عن الإسلام فى مساهج حياتهم الاجهاعية والسياسية والتربوبة وغيرها .

وتمكف كل الوقاع ما ينعب إليه كتاب الاستهار ودعاة التغريب وخصوم العرب والمسلمين من أن التخلف في العالم الإسلام إنا يعود إلى جوهر الإسلام الداعي إلى التقدم والنهضة والذي حين طبق تطبيقاً صحيحاً بهر الدنيا بما قدم لها من آيات العلم والذن ، وما شكلت حضارته من حياة كانت غاية في السياحة والحبوبة والبناء في شق الحيالات في الحيلة ،

. . .

وقد ارتبط نخلف المسلمين تاريخياً بالتخل عن أصول الإسلام ومفاهيمه والانحرام عن طابعه وجوهره والتملس أساليب وافعة لم نزد المسلمين إلاتأخراً وجموداً .

إن الأسلوب الذي أغفه قادة المسلمين في تدبير شنون الدولة وبناه الحضارة من شأنه أن ينقض مزاعم الذين يتحدثون عن جوهر الإسلام دون أن يتعمقوا مضاميته الحقيقية ودعوته إلىالنقدم السكامل المسنوى والمادىء فقد حمل المسلمون أماته العلم والحضارة ألف عام وقدموا الإنسانية منهج المرفة الإسلامية ذى الجناجين : القلب والعقل .

كما قدموا لها المنهج العلمي التجربي نواة الحضارة الحديثة .

وقدموا الإنسانية شهماً والاقتصاد والقانون والاجماع والتربية ، قام على التوحيد والأخلاق والإيمان ، لن تمجد الإنسانية مثيلا له مهما أبدعت من أيملوجيات ومذاهب وفلسفات وسوف تعود إليه في القريب مثننة بأنه هو منهج النقدم الأصيل

# قضية العلوم والإنسانيات

روح وماده وعقل وعلب -

هناك منهجان تكل منها هابسه وادراته في اللهم والبحث ، منهج العلوم الذي يعوم على تجربه للعمل ، ويضح الانسابات الذي تدوم على معاسس تشخلت من تجربة العمل ، وينهم رئية بالإنسان الذي لا تصده معابسي الذن ولا مقايس الحيوان ، ان اختر ما تقرحه الخلسة للدية أنها تشخل معايس العلوم المدود الساسة للجيئ على الإنسان الذي هو :



# قضية العلوم والإنسانيات

وقد كان من المقرر أساسا لدى الباحثين والعلماء أن هناك ثلاث مجموعات من العلوم :

العاوم الرياضية ويتبع في بحثها المنهج الرياض

العلوم الطبيعية والبيولوجية ويتبع فى بحثها المنهج النجريبى .

 أما العادم الإنسانية والاجاعية فهى لا تخص للمنهج الرياض ولا المهمج النجرين، و إنما تحضم لمهمج خاص يتلام مع طابعها المنسى والوجداني والذاتية .

ذلك أن موضوع العلوم الرياضية والطبيعة هو المسادة والطاقة والحياة ، أما اللعلوم الإنسانية والاجتماعية فإن مادتها هو الإنسان : سواه أكان فردا أو جماعة أو شعبا أو أمة .

. . .

وإذا كانت العاوم الطبيعية تحتكم إلى النجربة العلمية في الفصل

بين الغروض المختلفة فإن العلوم الإنسانية والاجتاعية لا يملك ما يملك العلم الطبيعي من التجربة العلمية ، ذلك أن هذه العلوم الإنسانية تتصل بالنفس والروح والعقل وكلها لا تمضع للقوانين التي خضمت لها المسادة، ولا لقوانين التي أمكن استخلاصها من دراسة الحيوان، فالإنسان حيوان وزيادة وكل القوانين التي تعلمق على الحيوان لا تصليح له لأنه أكبر منها .

وأبلغ أخطار هذه النظرة التي تحاول أن تخضع العلوم الإنسانية والاجتماعية التجارب العلوم الرياضية أو تجارب الحيوان أتنها نحاول اعتبار الإنسان قيمة مادية خالصة ، يبنا يزيد الإنسان على الحيوان شيئا آخر كبيراً < هو العقل > مناط النكليف ، ومعقد الأمانة التي حلها والمستولية الأدبية والنبعة الأخلاقية (^ .

المناتقة الم

ومن هنا تقف على أخطر خلاف جندى بين مفهوم الإسلام ، ومفهوم النسكر الغربي ، ومن هنا كانت مناداة السكر الإسلامي بالتماس منهج خاص لدراسة العلوم الإلسانية والاجماعية يستمد

 <sup>(</sup>١) راجع دائرة معارف فريد وجدى وكتاب الأستاذ الغيراوى
 بين والدبن والملم .

مناهيمه من الإنسان نفسه ومن سنن الله فى السكون وهو علم منفصل عن العلوم المسادة والبيولوجية والرياضية ، له مقوماته وقوا نينه .

ومن هنا فإن الإسلام يطرح قضية العلم جميعها فى ضوء مفهومه المخالف للمفهوم الغربى .

. . .

ف العلم وماهى الفلسفة ؟ .

. .

يجيب على هذا الدكتور النمراوى فيقول ا

ليس كل ما ينسب إلى العملم ينتمى إليه ولاكل ما ينتمى إلى العلم مفروغ من إثباته ، يل كا أن فى العلم الحقائق التي لا شك فيها فإن فيه أيضا القصاليا المنتقرة إلى الإثبات ، أما حقائقه فهى مفردات المشاهدات فى ميادين العلم المختلفة وما يستنتجه المقل منها حسب قوانين التفكير الفطرية ، ولكن ما كل ما ينتمى إلى العلم من هذا النوع هو علم .

والغروض التي يقدّمها العلم في ميادينه المختلفة ملتمسا بها تفسير مشاهداته هي عنده فروض رهن التجربة والاستحان ، وهذه بعينها هي التي يستيقنها للشغوفون بكل جديد، وموقفهم هذا تلقاه العلم يشبه مواقف العوام نلقاه من يكبرون من الأبطال الخرافيين أو الحقيقين والذين يكثرون بلسم العلم وليسوا منه ، هم فى التعصب إخوان العوام ، ينتصرون لسكل جديدكما ينتصر العوام لسكل قديم ، أولئك هم عوام الخواص » .

. . .

ومن هنا يسل الفهم الإسلامي لللم إلى منطلق العادم الإنسانية والاجماعية هو « علم الفطرة » هذا المنطلق الذي يحقق التطابق بين اللم والإسلام ، وأن مقياس الأدب والذن والحياة جيما إنما يقوم على التطابق بين هذه المناهم ، يبن الفطرة التي فطر الله الناس علمها « فأتم وجهك الدين حنيناً فطرة الله التي فطر الناس علمها لا تبديل خلق الله ذلك الدين التم ع (١٠).

يقول الدكتور الغمراوى :

إذا قدر الإنسان في علومه المختلفة أن يجيط بالغطرة فسوف يستطيع أن يهتدى إلى فلسفة غير فلسفة الحاضر . عندثن برى الإنسان أنسنن الله في الكون واحدة في اطرادها وتناسقها وفي دقتها وصراسها ، لا سبيل إلى تغييرها أو الإفلات من عواقب مخالشها

<sup>(</sup>١) سورة الروم من آية ٣٠ .

سواء ذلك من 'لحية للمادة أو الطاقة فيها ، وكاحية النفس والروح في الأفراد والجماعات .

فإذا كان الم قد أكتشف سنن الله النطرية في المادة فإن عليه أن جتدى إلى سنن الله في الإنسان والمجتمع ، لقد تحقق الكشف عن سنن النطرة في المادة ويق أن نكتشف سنن النطرة في الروح . روح الغرد وروح الجاعة . إن كتاب الله فاطر الفظرة يخير بما جهلته الفلسة ولم يدركه المطر .

..

فارن لله سننا لاتتخلف جرت في الأولين بالإهلاك حين عصوا، وابتغوا أهواهم وهي جارية ولا شك في الآخرين:

(مكاً يُزمَن قريه أهلكناها وهي ظالمقفي خاوية على عروشها (١) ونحن إذا حاولنا أن تحدد موقف الإسلام من هذه المضارة نجد أنها بعيدة جدا عن أن تسكون مثلاً أعلى للمدنيات فإن المدنيه السكاملة بجب أن يكون بينها وبين النظرة من الاتناق ما يجملها في الواقع جزء من الفطرة التي فطر الله عليها السكون ، وآية ذلك أن يكون فها ما في سائر النظم السكونية من الانساق والانسجام والنوافق

<sup>(</sup>١) سورة الحج آبة ١٥

والتملك ، وهذا لايتحق لأى مدنية من المدنيات إلا إذا قامت على الحق في جميع تواحيها وكانت نظمها الناقدة منطبقة على قوانين الفطرة التي فطرالله علمها الناس وشبوع الخال والاضطراب في النواحى الاجتماعية من هذه المدنية هو دليل شيوع الباطل في هذه النواحى ودليل بعد هذه النواحى من الفطرة ، ا . ه

. . .

وقد نهى كذير من الباحين نظرة العلوم العادية إلى الإنسان ، وعمال كنهم إلى التوانين التى اكتشاوها فى مجال العلوم أو الحيوان وكان أقدى ماوصل إليه علماه المسادة هو القول بأن الإنسان ماهو إلا نظاهرة من الظواهر العامة ولذلك فلابد أن يخضع فى حياته الاجباعية إلى قوانين الملادة والحيوان . ومن هنا نشأت مناهب علم النفس الغرويدى والوجودية وفلسفات متعددة تحاول أن تحاكم الإنسان (الذى هر روح ومادة) إلى مايحاكم به الظواهر الملاية .

وهنا نقطة الخطأ التي أحدثت ذلك الاضحاراب العجيب الذى يميثه السالم والحفارة من خلال أزمة العقائد والفراغ والضياع .

### -٧-

قضيه التجديد

ما هو مفهوم القديم والجديد بين الفكر الاسلامي والفكر الفربي وهل التجديد مطلق أم الله يقوم على قواعد مضبوطة ، وعل التجديد في الآداب كالتجديد في العلوم ؟ ان الاسلام يطرح للتجديد مفهوما اكثر عبقا وأوسع مدى وأكثر اتصالا بمفهومه القائم على الوسطية والتكامل والحركة •



## قضية التجديد

كة دالتجديد، من الصطلحات التي اختلف فها الرأى وأطلقت إطلاقاً جريئاً دفها إلى الانحواف، واتسكأ عليها النفوذ الاستعارى والنغريب في محاولة الإلقاء الكراهية والازدواء التاريخ واللغة والتراث.

وانهام هذه القيم جميما بالتخلف .

وكان معنى النجديد فى نظر دعاته : [ الانفصال الكامل عن كل قديم ، والانجاه الشامل إلى كل جديد دون تحفظ أو اختبار ] .

وفى مواجهة التجديد كانت هناك الحلة هلى التقليد والمهامها بالرجمية غير أن امتداد هذه الدهوى وبلوغها أقصى مدى التحدى ، كشف هن خلقيات الهاجين لها وأهدافهم بما ارتبطت به هذه للمسطلحات من غليلت بميدة للمدى ، ومطامع لاحد لها ربطتها بالتغريب والنود الاستمارى .

\* \* \*

ذلك أن الدعوة الحقة حين تدعو إلى النجديد لا تفصله عن

القديم ولا تمزله عن الماضى بل تميمل من لللغى سبيلا إلى الجديد ومن التطور رابطة بين القديم والحديث .

والغربيون أفسهم الذين يماول دعاة النجديد ( المطلق > انماس مناهجهم ، إمايتهمون النجديد على هذا النحو ، متصلا بالقديم نابماً منه مستمداً من جوهره ، فلا افتصال مطلقا بين الأصلة والنجديد ، أو بين للماضى والحاضر ، وقد اعترف أصحاب النهضات والحضارات بذلك الترابط الأكيد بين المماضى والحاضر ، القديم والجديد ، وذلك استمداداً من مفهوم على أصيل . هو أن الأصول الأساسية فى بناء كل جديد .

وقد ذهب الملاه المقليون والتجريبون معا — وهم أبعد الناس هن أوهام الفلسفة — إلى أن المعنى الحقيقى لسكامة (جديد) هى فكرة تقد ثور، فى طور التحول فى حين أن كلة (قديم) تعنى الموجود الساكن الموضوع مسبقا، وأن كلة (قديم) استعملت عن العرب يمعنى الموجود لم يزل.

و بجمم المناهم العلمية النجديد، على أن التجديد في الآداب كالتجديد في العادم لا يمكن أن يقوم إلا على أساس تعاون بين الماضي والحاضر، حيث يبنى المعل في حاضره على أساس العمل فيماضيه ، وأن التجديد هو إبداع الحلى في آثار الميت ولا شك أن التجديد قانون طبيعى وقانون ثابت، فإن لم يكن يمهيد فتدهور وأتحطاط ، وشأنه في النكر هو شأنه في الكائنات الحية ، يبد أن لهأصوله ومنوماته وتواعد التي تقرر بأنه لا ينفصل عن أرضيته وقاعدته ولا ينقطم عن تطوره الطبيعي .

واقد أكد الباحثون المنصفون قيمة القديم فقال كاول بيرسون إن من أقوى المؤثرات التي تحفظ النباث الاجماعي وتحول دون تخلفه ، تلك الصنة التي نبضها ، صنة الجود على القديم ، لا بل تقولبان المداء الصارخ التي تقابل به الجماعات الإنسانية كل الشكرات الجديدة لمن أخص تلك المؤثرات وهذه الصفات هي بمثابة السكور المتلفلية نيرانا والتي يدونها لا نستطيع أن ففصل بين المدن الصحيح المنطلات الزائفة وهي التي تحدى الجدم الاجماعي من أن يترك معرضاً لتغيرات تخريبية فجائية قد تكون غير منيدة آناء أو بالنة أقمى الضرر آنا آخر » .

أما د الحافظة فهى قاون طبيعى وسنة كونية ، وهى التي يحسى الأم من آثار الغزو الخارجى ويها استطاع العرب والمسلمون الصمود في مهاب العزو النترى والصليبي والاستماري حيماً وهي التي محمى شخصيات الأمم من أن تزيف أصالتها أو نمسخ ذاتيتها .

ولقد كانت ظاهرةالمحافظة فى قدة الضف والنخك من أشرف الظواهر فى تاريخ الأمم فهى قد تبثلت فى نوع من الانظواء على الذات فى مواجبة الأخطار المبائحة فسكانت روح المحافظة إذ ذاك نوعاً من الدفاع عن الذات وهى التى حفظت للسلمين والشعوب لغتهم وشريعتهم وتاريخهم .

وقد أكد علمه التاريخ المنصفون جيماً ، بأن ظاهرة المحافظة التي مرت بالنسكر الإسلامي خلال النزوات النترية والصليبية والاستمارية ، هي يماية موقف حضاري أصيل ، مكن من صيانة القيم من الانحراف والانهيار في ظل إعصار دخيل يدم كل شيء أما د التقليد ، فإن لفسكر الإسلامي إزام موقف واضح .

ذلك أن التقليد هو المتابعة بغير يقين عقل ، أو اقتناع برهاني والمقلد في مغيوم النسكر الإسلامي لا يعد عالماً ، ذلك أن العم إنما هو المعرفة الحاصلة عن دليل، وقد ذم الإسلام أصحاب الرأى الذي لا يستند إلى دليل ، وقد رفض الإسلام مبدأ التقليد والتبعية .

وأكد أن التقليد يمنع من ﴿الْأَصَالَةِ﴾ وأن المعرفة التبعية ليست معرفة حقيقية . ويقف الفكر الإسلامى من « التقليد » موقفاً واضحاً فى كلا مجاليه : تقليد القديم ، أو تقليد الوافد :

- تقليد القديم بغير پرهان .
- تقليد الوافد الأجنبي بغير ضرورة.

وكلاهما يجب أن تنحرر منهما الأم التي بلنت مرحلة الرشد النكرى وتسقط فيهما الأم الضينة ، وأخطر الأمور أن تدعى الأمم إلى النحرر من تقليد قديما لنتم في تقليد الأجنبي عبا وكلاهما ينسد الشخصية والذات ، ولكل أمة تناديها وقيمها ومزاجها النفسى والاجماعي فلا تحتاج إلى تقليد أمة غيرها في أسلوب تفكيرها أو تعنق قيمها ومناهيمها .

ولقد كان الفكر الإسلامى متنتجاً دوما على تفاهات الأم دون . أن يتخلى عن مقوماته ، ولا شك أن التغريب إنما يستهدف من الدعوة إلى < التجديد المطلق ، يتجاييسه المسرقة البديدة عن إلاصالة والتكامل ، ومن هجومه على القديم إنما يريد أن يدفع العرب والمسلمين إلى الانصهار في تقافات الأمم والخروج من مقوماتهم وشخصيتهم . ذلك أن لكل أمة فطرتها وثقافتها الخاصة التى تقوم على أساس ترائبها ولقد حفر الإسلام من خطر النقلبد فى كلة رسول الله الحاسة .

[ لتنبعن سنن من قبلكم حذو القذة بالقذة ، حتى لو دخلوا حجر ضب لدخلتموه [17] .

قانوا يارسول الله : اليهود والنصارى .

قال: فمن ؟

. . .

يقول الدكتور محمد أحمد الغمراوى :

إذا كان المسلمون يطلبون النجاة فليطلبوها داخل الإسلام لاخارجه ، وهم يخطئون طريق الرشد إذا قلموا الغرب فى نظمه الاخياصة .

إن التقليد رق وقد حرر الإسلام منه الإنسان إلى الأبد ، ذلك أن التقليد هو أداة الانحطاط . وأن أخص خصائص التقليد : هو الاتباع من غير روية ولا فهم والاقتئاع لا عن تفكير ولكن عن ثقة السائل بالمسئول ، والنابع بالمتبوع وقد تبرأ الإمام الشافى من

<sup>(</sup>١) أورده الإمام ابن كمثير في تقميره .

نبعة من يقلمه فيأخذ برأيه دون أن يقف على دليله» . ا م

وبالجلة فإن التقليد هو إبطال وظيفة العقل ، ولقد جرى المسلمون والعرب شوطاً طويلا في السنوات المائة الاغيرة في تقليد الغرب دون حصانة في الحفاظ على مقوماتهم ودون استنارة في تقليب ما يأخذون وكانوا إزاء فلك كل في موقف المفطر [ تقليب ] الذي لا يملك إدادته الحرة ، أما اليوم فإن الأمر يختلف ، فقد المكشف كبير من الحقائق أمام العقل العرفي الإسلامي 1 وكان للأحداث الخطرة أثرها في إعادة النظر في كثير من النظاريات التي تقبلها البعض على أنها مسلك ينها هي تظاريات تعتمل الخطأ والصواب.

وصدق « تارد » الذى عرض لمثل هذه المبانى فى كتابه (قوانين النقليد ) حين قال : إن الفكرة التى لا تتفق مع أفكارة ا والتى تصطلم فى نفوسنا بعقيدة أو تضاد رغيتنا أو طبتنا ، هى فكرة مرفوضة لا تقلهما ، فنى اللغة لا تقبل الكامة ولا تحيها إلا إذا استجابت لحلجة الفكرة ، وإلا إذا وقعت على ما نعتقده وما تحده فى نفوسنا .

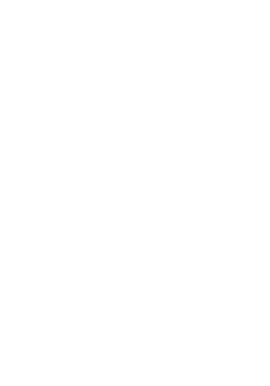
والقانون المقبول هو ما استجاب لعقائدنا وما سد نقصاً في حاجتنا، ا هـ .



#### - A -

# ضة الأصالة

ماتوال قضية الإصالة من القضايا المطورة : علاقة الإصالة بالتيضية، وعلاقتها بالتاريخ وعلاقتها بالتيضية ، وقف خاضت الإقسالام فيها وطرحت مقساهم متبايئة مسبتمنة من التقرية القرية ، غير أن الإسلام له تقرقه للأصالة ومفهومه لها .



## قضية الأصالة

إن منهوم الأصالة من هذه المفاهم الذي اختلف فيها الذكر العربي الإسلامي عن الفكر الغربي، تقديراً وعمّاً ، ذلك أن الفكر الغربي الذي الذي ساقته نظرية النطور سوقاً إلى الإيمان بالتغير الكلمل إلم لم تعديمه من قضية والأصالة، إلا ظلالها ي يينا يركز تركيزاً كبيراً على و النجدد ، ولا يرى أن و الأصالة ، تذل أكثر من البعد التاريخي للتحول .

ولدلك فإن النظرة إلى المساخى يخالطها كنير من الإحساس بالاستناء أو محاولة التمرد على القديم، وذلك جرياً مع التاريخ الطويل الذى واجهت به أورها ماضيها اللاهوتى، وتراثها للنصل بالدين وازهادة والرهبانية التي هاجتها مختلف النظريات الحديثة وحملت علمها الغلسات حلة عنيفة.

ومن هناكان إحساس الفكر الغربي بالأصالة ضمناً خافاً ، لأنه فصل تماما بين فكره الحديث وبين ذلك التراث حتى إنه حين أنكر هذا المساضى وتحور منه ارقد مرة أخرى إلى الارتباط بالوثنية الإغريقية وجدها وأحياها حتى اتخذ من أساطيرها أصولا لنظريات علم النفس والوجودية ، فقد اعتمد سارتر وفرويد فى أغلب النظريات التى حاولوا إعطامها طابع العلم على أساطير اليونان الخرافية .

وإذا كان هذا هو موقفُ النكر النربي الحديث انتصالا عن التاريخ والتراث القديم فلابد أن يكون مفهوم الأصالة باهتاً ومضطربا.

\*\*\*

أما منهوم الأصالة فى النكر الإسلامى فقد كان دائما بمنابة أماس البناء ، فالتجدد قوة من القوى التي اعترف بهما الإسلام بالم والمجتهد ، وجملها علامة على الحركة واليقظة وجملها مرتبطة بالأحساة رباط القديم بالجديد ، وللاضى بالحاضر ، فالأصالة مى ذلك التمادات من القرآن أولاً ، والسنة الصحيحة تنسيراً له وتطبيناً ، ما الفكر الإسلامى حلقة بعد حلقة ، وعصراً بعد عصر فى ظلال الأصالة لم يفصل عبا ولم يقتطع وامتدت ثمر اينته على مدى المصور وظل عافظاً على أصالته فى أحك الأزمات وأسوأ قترات الشعف والتخلف . وكان القرآن هو الدم الذي يجرى فى هذه الشرايين لم يقطع ولم يتوقف .

ة الأصالة في مفهوم الفكر الإسلامي « أيجد » متصل يتجه نخو

الكمال ويحفظ القبم الأساسية وينسها ، ثم هو مقاومة دائمة لدوافع الانحراف والنخلف معا ، فالأصلة ترتبط بالتجدد فى نفس الوقت الذى ترتبط فيه بمقاومة التبعية .

1 ... 1 ... 11 ...

والفكر الإســـلامى حين ينفتح على « للماصرة » لا ينسى أبداً قيمه وذاتيته التى لا تذوب أو تنصهر فى معرض النقل والاقتباس فالأصالة لا تممد من للماصرة والتجديد ولــكنها تعمل على تحرير التيم من التبعية والتقليد .

ذلك أن أخطار الشعوبية فى تاريخ الإسلام القديم ، والنغريب فى تاريخه الحديث ، إنما كانت تحاول أن توسم مجال للعاصرة بحيث "تقفى على الأصالة أو تذيب الذيم الأصيلة للفكر الإسلام فى يوتغة الأعمية .

ولقد كان الإسلام فى تاريخه كله قادراً على نحقيق الالتزام بالمصر والنقدم والتجديد دون أن يقد الأصالة .

وليست الأصالة تشبئاً بالماضى أو نسصباً له ، وليست مى تعديس التاريخ ولكنها إيمان بالتيم الثابتة وتأكيد الوجود الذاتى ومحافظة علم كيان الأمة فى أصالة فكرها . ذلك أن الأخطار والتحديات التي واجهت النسكر الإسلامي والنقافة العربية في العصر الحديث كانت جميعها تحاول أن تقضى على مضمون الأصالة على النحو الذي هو مفهوم هذا النكر.

وفي طريق القضاء على الأصالة كانت الدعوة إلى «التساهل)(١) الذي دعا إليه كثير من كتاب التغريب باسم التسام في تقبل الآراء الغربية ، أو | تحرير الفكر (٢) إ بحيث تنسى متررات فكرك وعقائدك في سبيل تقبل الرأى الوافد .

إن الدعوة إلى تغليب العصرية على الأصالة دعوة مسمومة والقول بأن الأصالة مي التاريخ ؛ هو قول زائف ، ذلك أن الأصالة ف الفكر الإسلامي المربي إنما تمثل تلك الحصيلة الضخمة التي أقامها القرآن ونماها الأئمة والأبرار من منكري الإسلام على مدى أربعة عشر قرنا ۽ وهي ليست تراثاً قديمًا وإنمــا هي ميراث حي متجدد لم يتوقف عن الحياة لحظة واحدة في مواجهة تطور الجنمعات والحضارات ، وكان ( ولا يزال وسيظل ) قادراً على العطاء .

<sup>(</sup>١) فرح أُنطول -- عِلة الجامعة م ٤ سنة ١٩٠٣ ، ۲) مجلة العصور ۱۹۳۱ .

إن كلة ( العصرية ) في الفكر الغربي تحمل صورة الانسلاخ من العقائد ، والتحرر من الفيم ولسنا نحن الذين فنول هذا بل تقوله إحدى الكانبات الغربيات اللائي انكشف لمن نور الحيقة .

تقول الكاتبة الأمريكية للسلمة ﴿ مريم جبيلة ﴾ .

ً إن البلاد للسلمة قد وقعت فريسة مصطلحات خاطئة ومنها مصطلح ﴿ العصرية ﴾ وقد جنى هــذا للصطلح على الإســـلام حنالة كبرى .

غالعصرى يراد به رجل لا يرضى بالإسلام ديناً معقولا مفهوماً لدى العالم أجمع ، كما يراد به رجل يحاول أن ينسر الدين والعقيدة تفسيراً جديداً يثبت به أنه لبس هناك تعرض بين القيم الإسلامية وقيم الحضارة الغربية .

إن الرجل العصري وإن لم يتفق والإسلام إلا باسمه يطلق حكمه على الإسلام على أساس مبادىء وأهداف استوردها من الغرب ويظها — شعوريا أو لا شعوريا — أرفع من للبادىء الإسلامية ، وكل شيء من الإسلام يناقض تلك الأهداف المستوردة .

ولاشك أن العصرية أو العصرنة فكرة تغريبية خطيرة يرادبها

تحريف الأصول الإسلامية لتبرير الواقع الحضارى القائم بما فيه من غالفات ومعارضات لمفهوم الإسلام أو مفهوم الدين بعلمة .

فالمصرية محاولة فرض مبادى وأهداف غربية ترمى إلى احتواء السكر الإسلامى وجعله خاضاً الواقع الغربى فى قيمه ومذاهبه مع أيها طوائح النبي النسكرين الإسلامى والغربى من تباين عميق فى قضايا كثيرة وأنه لا سبيل لتحقيق (العصرة) إلا بإخضاع النسكر الإسلامى الذكر الإسلامى الذكر الغربي ما يمكن أن يحدث .

...

فالفكر الإسلامى بأصوله التأتّه على التوحيد كان دائما فادراً أن يمتنظ بذاتيته الحاصة ، يأخذ من الفكر البشرى ويترك ، وقد هجزت كل النوى – في أحلك الظروف والأوقات – أن تصهره أو تخضه أو تقدم مقوماته .

وإذا كانت الفلسفة البوفانية قد استطاعت أن محتوى الديانة والفكر البهودى ثم احتوت الديانة والفكر للسيحى ، فإنها قد عجزت عن أن محتوى الإسلام والفكر الإسلامي الذي أخذ منها ووفض ، واستطاع بعد صراع طويل أن يتحرر منها وأن يكشف عن منطقه وذاتيته مستمداً أصول ذك كه من القرآن ضه

وإذا وقف الإسلام موقف ﴿ النَّباتِ ﴾ والصمود أمام محاولات

احتوائه أو صهره، ووصف ذلك من دعاة التغريب أنه الجمود أو التعصب، وهي عبدارات ظالة لا يستطيع الخوف منها أن يذل الإسلام وفكره السبطرة الغربية .

وقد أكدكتير من للفكرين الغربيين للنصفين ماذهبنا إليه من أن الإسلام والفكر الإسلامى والتاريخ الإسلامى والبلاغة العربية لا يمكن تفسيرها فى ضوء المذاهب الغربية .

أما إذا كانت (المصرنة) تمنى دفع الإسلام والفكر الإسلامي والنقافة العربية إلى مواجهة الحياة المصرية والالتقاه بالحضارة العالمية والفكر البشرى أخذاً وعطاءاً ، فإن ذلك أمن قائم لم يتوقف يوما ماه فقد كان المسكر الإسلامي دوما فكراً منتوحاً قادراً على الأخذ والمطاه وكان له آفاقه المتفاورة ما يمكنه من الالتقاء بمختلف النظريات الحديثة البناءة التقدمية في مجال الاقتصاد والقانون والاجتاع .

ولم يكن الإسلام بقيمه الثابتة عاجزاً يوماً عن الحركة والنقدم والعطاء ، بل إن هذه التيم الأساسية من عقيدة وشريعة وأخلاق كانت هى أقوى الحوافز لإعطاء البشرية قيمة إنسانية أعلى من منهرمها المسادى الخالص .

110

وليس من شأن الإسلام أبداً ولن يكون أن يبرر امحراف الشكر النهري أو الحضارة النهرية القائمة ، أو يقبل من مفاهيمها ما يختلف مع جوهر النوحيد ، أو ما يتعارض مع أصوله القائمة على دحض الريا والإباحية والإلحاد والوثنية .

لتد استطاع الإسلام أن يحرر الإنسانية من أعظم أغلالها وهي الوثلية واستطاع النرسلام أن يحرر الإنسانية من أعظم أغلالها وهي ويذلك أطلق مناهيم الحرية والمدالة التي عجزت الحضارة النربية عن إطلاقها والتي بات مصلة المصر وأزمة الإنسان الماصر . هذا فضلاً عن أن تحكامل الإسلام جاماً بين الروح والمسادة والمقل والقلب والذنيا والآخرة قد أعطاء قياً عقلية ونفسية وسعت بحال إنسانيته وسحاحته وقضت على كنير من الصراعات والأزمات وخاصة أزمة القلاع والشياع التي يعاتى منها الفكر الغربي .

أما الترآن الإسلام العربى فهو ليس قديما متحفيا منفسلا عن الواقع ولاعن المجتمعات ، بل هو ميراث حى ملىء بالحيوية لم يتوقف عن التفاعل فى المجتمع الإسلامى والفكر الإسلامى خلال أربعة عشر قر ناكاملة ، دون اففصال أو توقف ، وهو تراث بناء تقدى ما ترال مفاهيمه نابضة بالحياة قادرة على عطاء البشرية .

مفهوم البطولة

ما يزال حركة الغزو المعافى والتغريب تطرح مفاهيم وافده

لفهوم البطوله ، ولا رب أن للبطوله في الفكر الاسسلامي مفهوما مبابئا للفهومها في الفكر الغربي ، ولفد خلد السلمون البطوله نخليد عمل ، وكرهوا ونتيه البطولة ورفضوا الأحجار،



# مفهوم البطولة

« البطولة > قيمة من التم الإنسانية ، غير أن لها فى كل فكر مفهوما ، ومفهومها فى الفكر العربى الإسلامى يختلف عن مفهومها فى الفكر الغربى . وكذلك كل التيم واحدة فى الاسم ، متباينة فى المفهوم ، ومرجع هذا التباين اختلاف البيئات والثقافات والأديان والأصول الأساسية التى تام عليها فكر الأمة وتشكلت عليها ذاتيتها ومزاجها النفسى والاجاعى .

ويرجع منهوم البطولة فى كل فكر بشرى إلى العوامل التي شكلت هذا المنهوم ، والتاريخ الذى أثر فيه واستغاض عنه . وأن الوعى بهذه الأصول والعوامل من تأنه أن يضنا هلى الحقائق التى يتنك فها الرؤية ، ووجهة النظر بالنسبة البطولة وما يتصل بها من مناهم الزعامة والمنطلة ، وما يقوم من تفرقة واضحة بين النبوة والمبترية ، وما يتبع هذا من منهوم المأساة والمنوء والتصوير المسرحى لشخصية البطل ونهايته ، وفى فكرة الإسلامي يبدو الأمر واضحا وضوحا جلياً لبس فيه خفاه ، فنحن فكرم البطولة وفضها موضم

التقدير ، ولكنا تختلف عن الفكر الغربي فى أساليب تقديرها وتكريمها .

وعن عبل أسس تقدير البطولة علمها لا شخصها ، ولذلك فتعن نكرم العمل الذي هو بناية الإضافة الحقيقية التي قدمها لأمت وللإنسانية ، وهذا هو ما يسمى بالتخليد المعنوى ، الذي يقوم على تقدير الكلمة أو العمل ، ولا ينصب أبداً على تمدير الفرد أو تمديسه أو وضعه في صورة يبدو معها في مجال التأليه أو ما يشبهه على النحو الذي عرفه الإغريق قديما حين رفعوا أبطالم إلى مصاف الآلحة وأنصاف الآلمة ، أو على ما ينهمه الفكر الغربي الذي يستمد أصوله من النظرة الإغريقية التي ترمى إلى تجسيد الأبطال في صورة مادية والذي يرجع أصلا إلى الطابع الوتني الذي يطبع فلسفات اليونان والمذود .

أما الإسلام ومنه يستمد الفكر الإسلامى أصوله وقيمه فله طابعه الذاتى المجرد ومنهومه الصريح الواضح لهذه القيمة الإنسانية فبطولة الإسلام: هي بطولة فكر لا يطولة أحجار وتماثيل. فليس في الإسلام هياكل تعمر ولا يملبك ولا الأهرام، وليست (تاج عل) في المقيقة تسويرا صادقاً لمفهومُ الإسلام ولكنها انحراف عنه . وقد أوفى السكنير من الباحثين هذا المعنى وفى مقدمتهم الدكتور عبد السلام المجيلي الذي يقول :

ريما عد البمض هذا الفهم قصا ولكنى أعتبره من مزايا المبقرية هل يخلف العرب ( والمسلمون ) على الحجارة ما خلفته الأمم الأخرى . فأوان الحضارة العربية لم تنحتها من حجارة ، ولم تسجلها الصخور ، بل مجلمها الأعمال الحية .

ويبدو هذا المعنىواضحا مزوراء الوهى، في قول عمر بن عبدالعزيز لرجل كتب يستأذنه في بناه سور المدينة حين قال :

■ حصن مدينتك بالمدل. .

وكم من سور يزوره السأتحون وهو مبنى على أساس من الظلم والجور ، ويمتد أثر هذا المفهوم إلى الفن الإسلامى كله .

يقول الدكتور السجيل : إن فن العارة العربية لم يتميز بالضخامة والرسوخ بينا يتميز بالجال والدقة وخفة الظل ، فهو لم يقصد به أن يطاول الدهر وإنما أريد به أن يكون متمة العين والروح . ومنى هذا غلبة المنوات على الملايات فى طايع الذن والبطولة ويسل هذا الدنى إلى غايته بالتول بأن القوق الإسلامى العربي لم يتملق بالتصوير كنن من الفنون الجيلة الأن الوح الإسلامية لا تميل إليه ولأنه لا يتنق مع فطرتها التي تجد بجالما الذى فى « الكلمة » وليس هذا منهوم القوق العربي وحده ولكنه فى الحق إنما يتسل منهوم وريما أخذ به العرب وعمقوه وإن تخلف فى أجزاه أخرى نتيجة غلبة الفلسفات الوثنية السابقة الإسلام . والفن الذى تعلق به العرب وأخلصوا له قبل نزول الترآن هو الشعر ، الأنه أرضى رغبتهم فى الخيوية والاستذارة وجاحت الموسيق المتداط المشعر وانصالا به والغارق بينها هو الفارق بين السذاجة والترف .

وجملة الرأى أن الطابع العربي الإسلامى فى العن والحضارة هو طابع الحيوية والروح العلمية ملخصا فى كملت قليلة :

﴿ أَعَالَ خَالِمَةً لَآثَارَ خَالِمَةً ﴾ .

. . .

ولقد حرر الإسلام مفهوم البطولة من الأسطورة كما حرره من وثنية النكريم وذلك أن الإسلام قد ضرب تاعدة من أعظم قواعد تمدير البطولة فى العصور السالفة تلث مى فكرة «عبادة البطل» أو تأليم أو وضه فى مصاف القدرة الخارقة . فالبطل فى الإسلام ليس مقدسا وليس أسطوريا .

والمثل الأهل فى البطولة الإسلامية هو النبى على المؤيد الموادة الإسلامية هو النبى المؤيد المؤلفة والنبى والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤلفة والمؤادة المؤلفة والمؤلفة والمؤلفة

الخلود خاود الأعمال والبظولة بطولة الأعمال .

ولقه رفض الإسلام تأليه النبي تحريا لمفهوم التوحيد والإيمان

بالله الواحد الذى له وحده حق العبودية والقدامة والاستملاء الذى لا يصل إليه البشر .

ومن هنا: فقد حلوب الإسلام منهوم « هبادة الغرد » أو الغاو منكريمه أو الإسراف في تقدير ذائه وجعل البطولة كلما والتكريم كه العمل وحده .

ويذلك حرر النفس الإنسانية من عبادة الفرد ومن الوثنية التي

صنعت عشرات الآلهة وأنصاف الآلهة فى الأم الوثنية وخلقت عبادة الأصنام والأوثان .

وأنسكر الإسلام المبالغات التي كانت تضفى على البطل من ميزات خارقة أو صغات عالية تفوق قدرات الإنسان الطبيعية وكلها تدخل في نطاق الأساطير .

وقرر الإسلام أن هذه النظرة إلى الإنسان البطل تجافى الحقيقة فإنه من المستحيل على الفرد مهما أوتى من قدرة وفطنة وذكاه أن يكون له نفوذ الإله القادر الذي له وحد مقاليد الأمور ، ولقد ارتبطت عبادة الفرد في بعض الأمم بالمبودية التي كانت تتبح المعاوك والسادة والأمراء حق التصرف بالاستغلال والموت والبيع العبيد ، الذين تحت إمرة .

هذه المبودية التي انتشرت في العالم القسديم (بابل وأشور) وسحرقنه ومصر والهند والصين ، ثم يلغ هذا النظام المبودي أوجه عند الإغريق في القرن السلاس ووصل في روما إلى أقسى صورة قبيل ظهوز المبالة المسيحية .

وقد دافع فلاسفة اليونان الكبار عن هذه العبودية وأقرها أكبرهما (أرسطو وأفلاطون) ودافعا عنها دفاعا حارا . وقد يلغ عدد السيد فى روما عشرون مليونا مقابل ٢١٤ ألف مواطن حر وكان فى أثينا أربعائة ألف عبد، ينها يبلغ سكانها الأحرار ٢١ ألف مواطن ، وحيث قامت الحصارة الومانية بمابدها وأبنيتها الشاهقة على أساس السبودية وكذاك الأمر فى الزراعة ، حتى توفى الامبراطور أوضيطس عن أربعة آلاف عبد .

وقد حطم الإسلام مفهوم العبودية ودعا إلى الأخوة والمساواة ، وحرر معها مفهوم البطولة الذي كان مرتبطا بالفهوم العبودي .

ولقد أعطى الفكر الغربى لمفهوم البطولة صوراً مختلفة منها : المبقرى والعظيم والنابغة والقديس والبطل ، وأجرى مأكس شيار الفليسوف الألماتي مقارنات واسهة بين هذه المفاهيم .

وجرت مناقشات واسمة حول التاريخ وصائعيه: واختلفت نظرية الغربيين اللبيراليين أصحاب مفهوم الديمتراطية والفردية عن مفهوم الماركسيين الاجتماعيين أصحاب مفهوم التفسير الملدى للتاريخ ، واقسم الرأى حول مفهوم توماس كلوليل الذى أورده فى كتابه: ( الأبطال وعبادة الأبطال ) وبين مفهوم نيشته الذى تحدث عن الإنمان الأهلى. ومنه صعدر مفهوم التفسير المادى.

أما عباد البطولة فيقولون : إن التاريخ في جوهر، عبارة عن سير

. المظاه وأن التاريخ من صنع العباقرة وأن العظيم هو البطل الذي غير مجرى التاريخ .

ويرى أصحاب نظرية التيلور: أن التاريخ سلمة من الحوادث وأن العظاء بماذج للبيئة التي يعشون فها وأن الظروف هي التي تخلقهم وأيرز رجال النظرية المادية في البطولة (هربرت سبنسر) الذي يقول إن الإنسان خاضم لمحيطه ويتطور بتطوره ، وأن التطور الملدي هو أساس المجتمع ، وكلا الرأيين مسرف في انجاهه مثال في تقديره ، المطولة أو ضدها ، ومفهوم الإسلام المبطولة أقرب إلى الصمحق والاعتدالي .

والعلمين المنطق البطل كل هذا التقدير ولا ينكر أثره في المجتمع ولكنه يرى أنه من صنع المجتمع وثمرة له ، ثم هو مغير المجتمع . وأن البطولة ترتبط بإنكار الذات وبالقيمة الأخلاقية . وقد حلول الأستاذ (ارمان) أن يتحدث عن بطولة النبي محد في هذا الحجال قفال: لقد أختقت محاولاتي الكثيرة لإيجاد مؤرخ واحد يستطيع البرهنة على أن النبي محمدا علي المحافظة والاقتصادية والسياسية التي كانت تسود الجزيرة المربية في القرن السايم بعد الميلاد ، ولم أجد بين المؤرخين أيضاً من يقدر في القرن السايم بعد الميلاد ، ولم أجد بين المؤرخين أيضاً من يقدر

أن يقول: لو لم يبعث النبي محمد لكان من الطبيعي أن يستعاض عنه بشخص يقوم بنفس المهمة الني اضطلع بها .

فقد قام محمد ﷺ بأعمال خارقة حين جمل أبناه الصحراء أمة تمكنت من المحافظة على المدينة وقدمتها إلى نصف أرجاه الممورة ا.هم. وقد رسم القرآن الكريم صورة المبطولة تحدد منهومها : فكل الأبطال الذين عرضهم القرآن : أبطال مقاومة لا يستسلمون أمام الظلم

ولا يحنون رؤوسهم العنوان ولا يخافون بل يَعنون دائماً موقف الصمود والمقاومة مرفوعى الرؤوس . فقد كانت رسالهم دائماً هى رسالة التقدم والبناء ومن هنا فقد

عجزت قوى العدوان عن أن تقتلهم أو تنتصر علهم ، وكانت المناومة عندهم إيمانا من أعماق النفس وسلاحا فى اليسد. مسلان مماً فى اقتناع كامل بأنهم أصحاب رسالة .

لقد كان البطل دوما فى مفهوم الإسلام: « استجابة › لحاجة المجتمع والأمة ، وفق ثواميس تسكوينها التى قامت عليها ، ينبعث فى وقت الأزمة من أعماقها ، ثهمو بعد ذلك يستم الأحداث وقود أتباعه إلى مرحلة جديدة من مراحل العمل فوق موجة من موجلت التقدم .

ولقد كان الرسول عَلَيْنَةُ \_ وسيظل \_ النموذج الإسلامي الأعلى للمطل ، وكانت صورته دائماً وتجربته وعلمه موضع القدوة والأسوة طوال فترات التاريخ الإسلامي ومراحله وما يزال حتى اليوم موضع القدوة عند كل بطلُّ وقائد . فهو الذي كان إذا اشتد البأس انَّةٍ . الناس به ، فما يكون أحد أقرب إلى العدو منه ، وهو الذي وجده الناس عائدا من مصدر الصوت الذي أفزع المدينة على فرس عرى عندما خرجوا يلتمسون الخبر ، وهو الذي وقف في (حنين) كالطود بعد أن تفرق أنصاره على إثر هجمة مفاجئة من العدو ينادي الناس ( إلى إلى . . ) وهو الذي كان يفرق دائماً بين موقفه في الغار ولا قوة معه بالتمس نصر الله ، وموقفه في بدر ومعه القوة ، وحيث توجد القوة فهو وجل أن يكاه الله إلىها ، فهو يلتمس من الله نصراً مجرداً من الأسباب، وهو البطل الذي لم تذهله الأحداث والقائد الذي لم يهزم قط وقد كون بمكة خلال ثلاثة عشر عاما جيلا من القادة المغاوير ، ربّاهم على البطولة والإيمان والتضحية فكتبوا صفحات بارعة من المجد، وظل هذا الرعيل موضع إعجاب الأجيال للتوالية . ولقد استمد المجاهدون الأبطال من الرسول أبرز مفاهيم البطولة، وسر عظمة صلاح الدين ونور الدين التملمهما من روح النبي ومفاهيمه وأساوبه وهو نفسه مصدر النصر الذي حققاه .

# اصطلاح المأساة

ما بزال هناك فوادق عميعة حبول الشيخصية والغدر د الفكر الغربي الذي تسبيه معوماته من ونثية البونان والرومان، في ضوء علما اللهوم طوم الأساه التي تقرض الصراع بين الإنسانُ والآله والتي تنبهي دائها بهزيمه الإنسان ، ولا سنَّك

أن هذا مفهوم وافد ، ومنافض تماما للهوم الاسلام في البطولة

وفي علاقة الفرد بخالفه الرحيم •



# اصطلاح المأساة(١)

يهاول النكر الغربي أن يغرض على للسرح والقصة والبناء النهى للأبطال منهوما يقوم على أساس انهاء الغصة أو البطولة بأساة أو فاجعة ، ويقوم هنا التقدير الذي والنهاية الحنية لكل قصة بطولة على أساس مفهوم وثني إغريق قديم مصدره ما حلول الآداب اليوانية من افتراضه من صراع بين الآلحة وبين الإنسان ، وهو وقعد بس الأبطال وعبادة الغرد وتحويل بعض الأبطال التعلى إلى آلحة وأنصاف آلحة ، وما يتصل بنك من توزيج الانتصاصات بين الآلحة ؛ فنها آلمة المصاد ، وآلفة الجلل ، وآلفه الحر ، وغير بن الآلفة الأدب الغرب الغر

(١) التراجيدا تعبد فن فحربى عن ما يسمى أب النصة ﴿ اللَّاسَاةِ ﴾
 ومى مكس لمهاء

وقد أضيف إلى ذلك محلولة تصوير حياة بعض الأنبياء على هذا النحو من وقوع للأساة والقتل وهو ما يسمى تهاية الصراع بين القدر والإنسان والمنترض أن يسقط الإنسان فى هوة المأساة والهزيمة .

وقد جرت محاولات في الأدب العربي الحديث لإدخال هذا المفهوم إلى المسرح العربي وعمد بعض كتاب القصة إلى إخضاع البطولات الإسلامية والشخصيات العربية لهذا المفهوم ، وجملة ما يذهبون إليه يتحارض مع مفهوم الإسلام والثقافة العربية ، ويتماوض مع طبيعة الفركز الإنسلامي والمزاج النفسي العربي الذي كوّنه القرآن ، وقام على أسلس الإيمان بالله وعقيدة ( القدر ) يوضها قوة دافقة ، أما المفهوم الغربي الذي يقوم على أسلس عجز الإنسان أمام القدر ، يحنى أن الإنسان دائما في موقف المفاوب وأن

\* \* 4

هذا المنهوم لا يعرفه العرب والمسلون واستمدادا من مناهيمهم وقيمهم المستمدة من الدين الإلمي والإسلام لا تقر هذا ولا تعترف به ومن المستحيل أن رابعة المعدوية أو السيد البدوى كانا يؤمنان عبد المناهم التي حال بعض كتاب القصة إخضاعها لنظرية غربية

وثنية : نظرية الصراع بين الإنسان والقدر ، ذلك لأن الإسلام حرر الروح الإنسانية من هذه المفاهيم الرثنية الجاهلية بل لقد دحض الإسلام نظرية [ الخطية ] التي حاولت الأساطير أن تربطها بيعض الأديان أو بعض الأنياء.

ذلك لأن خطيئة آدم إنما كانت خطيئة ذائية تعلق به وحده وقد أشار القرآن إلى هذا المعنى في إفاضة ووضوح ، وقور أن آدم تلتى من ربه كلمات فتاب عليه وأنه لا نزر وازرة وزر أخرى ، ولا صلة مطلقا بين خطيئة آدم وبين الناس وأن النسكر الإسلامي لا يؤمن بانسحاق الإنسان بل بكرامته وسيادته تحت حكم الله ولا يقو

منهوم العمراع الذي يتهي بضياع البطل.
وقد واجه كذير من البلحثين هذه النظريات الرافعة التي يلتقي
فيها منهوم البطل بين اليو نانية واليهودية والمسيحة النربية وهو فكر
سمتعد من نظرية الخطيئة الأصلية وقد أشار إلى هذا المني الدكتور
شكرى عياد في معرض مناقشة بعض المسرحيات التي أنحفت هذا
المنهوم الوافد فقال : و نرى أن هناك أسبها أساسية في نظرتنا
إلى الحياة تجمل شخصية البطل التراجيدي كما يعرفها الأدب النمنيلي
النرين بهيدة عن إصامات الأصيل بحيث إنا قد نستنج

بمشاهدتها ولكن لا نستطيع أن نخلقها وقرامتها فى أدبنا خلقا .

. . .

ومنهوم التكذير ( عن الدنب) موجود فى ثراثنا ولكنا نلاحظ أن فعل التكذير لم يستعمل فى القرآن إلا مستندا إلى الله :

د ویکفر عنکم سیئاتکم ،

ونفهم من ذلك أن الله يمحو ذخب الإنسان التألب وفى تراثنا كاة هامة ممى كلة «العصه» ، والفقهاء يقرون عصمة الأنبياء من الذنوب فى نفس الوقت الذي يجمعون فيه على أنهم بشر ، وكل إنسان يجب أن يلجأ إلى الله: [ ومن يستصم بالله ققد هدى إلى صراط مستقم (٧)] .

والنتيجة مى أننا فى نظرتنا إلى الحيلة يمكننا أن نفهم الضعف والجريمة ، ولكننا نفهم أيضاً أن الإنسان يجاهد ضعفه أو ميله إلى الجريمة جهاداً مستمراً وأن هناك قوة عليا تسند فى ذلك ، ومحن نشترك مع البشر جميعاً فى اعتقادنا أن المقاب إلذى ينزل بالخاطئ، هو كنارة أو تكفير عن ذنبه ، إلا أننا نعطى قيمة

<sup>(</sup>١) سورةُ آل عمران من آية ١٠١

كبيرة لجهاد النفس ونرى أن القوة العليا تـكون دائماً قريبة منا في هذا الحياد .

. . .

وهذا التصور قادنب أو الجريمة من الناحية الروحية مختلف إلى درجة كبيرة عن التصور الغربي الذى لا يزال مرتبطًا بتراث اليونان كما تراه في تراجياتهم .

المتعالمة المتع

ولهذا تكون مقطة البطل في التراجيعيات اليوانية شيئاً نابعاً من إلسانيته نفسها راجعاً إلى استماله لمقله وقوته كشأن (أوديب) الذى حلول بكل ما في الطاقة الإنسانية أن يتجنب الرقوع في المحظور ولمكن قضاء الآلمة ( اليونانية ) نفذ فيه آخر الأمر وكان مالا بد أن يكون . ذلك هو البطل اليوناني . أما البطل للسلم فهو أكثر وعياً بالنسبة إلى دواضه وأعظم إيماناً بالقدر ، ولا أظوار حضارتنا إلى أننا لم تصاور عصر الملاحم بعد ، فني كل أطوار حضارتنا بهرتماعاتها وانخناضاتها لم تنصور الإنسان قط على أنه محكوم عليه بالحطأ ، وزأما تصورناه مركزا لصراع مستمر بين الحير والشمر . وهو ميدانه والقابض على السيف فيه ولم تنصور صراعه مع القوى الخلوجية إلا نتيجة لهذا الصراع الداخل وتحقيقاً له (11) .

. . .

ولا ثلك أن النصة التراجيدية أو المسرحة وفق المفهوم الغربى تصادم الدنس العربية الإسلامية من ناحيتين .

( الأولى ) من ناحة الصناعة والنلقيق . فائنس العربية الإسلامية تؤمن بالواقع ، والواقع يؤكد أن عشرات من الأبطال لم تنته حياتهم بالماسة إذ أنهم لم يصادموا الأقدار بل كاوا مثالا عاليًا الرحة والعطاه ، وقد استطاعوا أن يقدموا لأنتهم إضافات جلية وحقوا أعالا باهرة .

(الثأنى) هو قسر القصة على أن تفهى بالهزيمة : فشرط المأساة (وهي عمل فني) وليس صورة واقعة من الحياة أن ينهزم فيها

<sup>(</sup>١) عن بحث له مجلة الثقافة ١٩٦١

الحق دون الباطل وأن يهوى الإنسان الطبب وينتصر الشرير . على حد عبارة مؤلف كتاب المصطلحات الأجنية .

والواقع أن القصة فى منهوم الأدب العربي وفى منطلق الحياة نفسها ووفق مقاييس الحق والعدل الإلحى لابد أن تنتهى بانتصار الحق وسقوط الباطل والشرير » وأن هذا المنهوم الذى فرض على الماساة والمسرح الغربي إنما يستمد وجوده من بروتوكولات صهيون التي ترسى إلى خلق جو دائم من التدمير وإعلاء قم الشر والباطل وانتصارها فى وجه الحق والخير .

. . .

ولا ثنك أن خضوع الأدب الغربي الحدث لهذا المفهوم يعد مجافة حقيقية الواقع والصدق ، ومعارضة أكيدة النفس الانسانية في نظرتها وأصالتها التي تقمس دائماً الخير والضياء والحق .

وأن محاولة دفع المناهيم الوثنية الإغريقية إلى القمة والمسرح وإعلاء طابع الطقوس والموسيق الجنائزية والصيحات الممدودة والاستمراضات الصاخبة كل هذا مهما بدا فى ظاهره مثيرا فإن النفس الإسلامية العربية تصدعنه ولا يجد لدمها تقبلاً.

ولا ثنك أن المزاج النفى العربى بطبيعة تـكوينه فى ظلال المسجد وهتان الله أكبر والأذان قد شكل لنفسه جَرْسا خاصا يستريح له ويجد ف سماعه طمأنينته المتصلة بالله خالق الـكون كله .

### النبوة والعبقرية

مثال دوارق دمة بن المطلعات ، تحاول أن تغذ منها دعوه الغرب الاصاد الملاحم الدخة في القر الاسلاس ، من ابرز هذه الفاردق ما ين التيوة والميثرية ، قلد جرت مجادلات لمصوص الأنياء بالبطولة أو التراحه أو الميثرية ، وهي محاولات محاول أن تغرج علا الشخصات التي تستبد وجها من المساء ، نطول اخزاجها عن حصمها وجوهرها »



## النبوة والعبقرية

خطران واجها سيرة الرسول محمد صلى الله هله وسلم ، وبراجهان سيرة كل نبي مرسل مؤ بد بالرحى ، هذان الخطران هما : التفسير المادى للتاريخ ، والتفسير النفسي للتاريخ ، وكلاهما يستمد مصادره من الغلمة المادية التي تسكر عالم الغيب كله بما فيه من نبوهة ووحى ورسالات محاوية .

ومن هنا فإن الاعتاد على كلا المهجين أو أحدها إنما يخرج سيرة النبي من أعظم مصادرها ، وينكر أيرز مفاهيمها وأقوى عوامل الإعجاز فيها ، وينقك لا ينكشف على وجه الحقيقة جانب القوة غير الطبيعية التي ما زالت موضع دهشة بعض الباحثين والمستشرقين والتي حققت انتشار الإسلام وتوسعه في أقل من مائة عام .

وبدون هذه الجوانب التي تتخطاها الناسنة المادية ومناهب التغمير المادى والتنسير النفسي التاريخ لا يمكن الكشف عنها أو إبرازها . وخطأ آخر هو: مساواة شخصية الني المؤيد بالوحى بشخصيات الصحابة ، وهم ليسوا على درجة واحدة مع النبي ولن يكونوا ، فهو الصادق المصدوق الذي لا ينطق عن الحوى ، وهم رجال يخطئون وسيدون ومن هنا فن غير المنطق الصحيح إطلاق عبارة العبقرية أو البطرة أو العظمة الإنانية على النبي وعلى الصحابة يدرجة منساوية أو أن تدرس حياتهم جيماً في نطاق واحد .

ومن هنا تختلف النبوة عن العبقرية وتختلف النبوة عن البطولة والعظمة الإنسانية فى جانب جوهرى ضخم هو جانب « الوحى » » ، وفى تقرير الباحثين أن ما بين النبوة والعبقرية واسع ، وعميق . ذلك , أن النبوة تقوم على الوحى والإخبار عن الله تسالى ، أما العبقرية فهى فى تقدير الباحثين نوع من الإلهام والذكاء والبراعة ، وربما وصف عر بالمبقرية على حد قول رسول الله صلى الله عليه وسلم [ وقد كان محدثون فإن يكن من أمتى أحد فإنه عر بن الخطاب ] ، أما الأنبياء فلا موصفون بذلك .

والمحدّنون عم الملهمون فى إصابة الحق والصواب فى حل للمضلات ، ومن الخطأ أن يوصف الني بالسبترية أو بالزعامة السياسية أو بأنه رسول الحرية أو بالبطولة فإن هذا كله إنما يعنى التماس ندير مادى دنيوى لأعمال الرسول وذلك يجردها من طابعها الجامع بين شخصية النبي وقدراته الغائمة كبشر وبين تأمين الوحى له وتوجهه كرسول ونى مرسل من هند الله :

[قل إنماأنا بشر مثلكم يوحى إلى ً](١).

ولقد كتب كنير من المستشرقين وكتاب الغرب عن النبي عهد على أنه يشر عظيم ، ومصلح كبير ، وبطل عبقرى وتابيهم بعض كتابنا في هذا الاتجاه دون أن يستطيعوا الالتفات إلى الفوارق الضيخمة من النموة والسطولة .

ومصد الخطأ فى الكتابات العربية أن أصحابها التموا مناهج الغرب فى دراسة التراج والشخصيات والأعلام وأنهم أقاموا دراستهم عن الرسول وفق أسلوب غربى وضعه الباحثون فى الغرب لدراسة أعلامهم وأبرز هذه المناهج هى أسلوب لومبروزوا ، وأسلوب أميل لدوفيج وكلاها يصدران عن الفلسفة الملاية ويشكران النبوات ولمل أبرز مفهوم المظلمة نبوة النبى والفارق بينهما وبين البطولات والعبقريات إنما يمثل فى حوار أبى سفيان والعباس بن عبد المطلب حين وقف أبو سفيان ينظر إلى جيش المسلمين وهو يشق طريقه إلى مكة فقال :

يا عباس: لقد أصبح ملك ابن أخيك الغداة عظيا.

وأجاب العباس في سرعة وفهم عميق: إنها النموة يا أبا سفيان .

ولا شك أن للإسلام منهجه الصريح الواضح المستقل فى دراسة الأعلام وفى فهم البطولات وهو فهم يقوم على أسلس من أصوله الواضحة الصريحة والتعرقة الواضحة بين أوليائه وخصومه .

• 7 •

فلا يستطيع الباحث السلم أن يسلك فى منهج واحد شخصيات مختلفة لمجرد أن لها أمحاء لاسة دون أن يكون الإسلام هو النيصل فى تقدير هذه الشخصيات وبطولاتها .

وأخطر المناهج فى تضمر البطولات الإسلامية والنبوة هو المنج الفلسفى الذى يستمد أصوله من الفلسفة الملاية ، ذلك أن للقرآن منهجا واضح الدعائم والذلائل يمكن أن يطبق على كل ما يتصل به من تاريخ أو بطولات . أما مربج الفلسفة فى تفسير الإسلام وبطولاته فهو منهج غير مؤهل . ذلك لأنه يعمل فى غير ميدانه ويقايس الأمور بأقيسة عاجزة عن أن تصل إلى أبعاد القضايا التي يتصدى لها .

و الله الله الله منهج يقوم على المعرفة الملدية الحسية العقلية النجويية وهي ليست في منهج المعرفة الإسلامي إلاشق واحد. أسلوب متكامل يرتبط فيه العقل والقلب، والحس والوحي، وعالم الغيب وعالم الشهادة

يربيد بيد شير ودم السب و وافقى والوسمي والمساودة أما خطأ مدرسة لومبروزو فى تقييم البطولات والشخصيات فإنها ترد عظمة النظاء إلى ملكاتهم المسازة وحدها، فالملكات الممتازة فى الأفراد هى منتاح تفسير هذه البطولات . \

ى، دىران فى مصح فصير صد البيمود ت . وهذا المنهج الذى اعتمد عليه بعض كتاب التراجم والعبقريات لا يقل عن التفسير للمادى للبطولة فساداً واضطراباً .

وهو علجز حقاً عن أن يضربطولة أبي بكر وعمر وخالد وغيره ذلك أن العقيدة الإسلامية قد حولت هذه الشخصيات وأجرت تغييراً كبيراً في مغاهيمهم وتصورهم للأمور وتقديرهم للتم ، وقد استطاعت أن تخلق هذه الشخصيات خلقاً آخر ، في ضوء النوحيد والحق والعدل والإيمان والأخلاق ، وقد أخرجها عن جلاها القديم

واحق وانفعش وابريش واستمدئ وقعه احرجها عن جيده انفدي فى سلوكها وتفكيرها ومزاجها النفدى والاجهاعى . ويظهر ذلك جلياً فى ذلك النحول الخطير الذى طرأ على عمر وخالد وغيرهم، ققد تعارضت مقاييس الإسلام مع مفاهيمهم القديمة تعارضاً بماما في كنير من الأحيان ، فاختلاف الولد مع أبيه والأم مع ابنها بل قتل الأثن بعد إسلامه أخاد أو أباه الذي كان على الشرك ، وطلب المسلم من النبي عندما علم أن الإسلام قد أهدر دم أبيه أن يسمح له بقتل أبيه ، ويظهر ذاك التحول واضحاً في موقف الخلساء التي كانت تنير الدنيا لموت أخيها صخر في الجاهلية فرذا بها بعد الاسلام تقدم أربعة مم أعز أبنائها وفلذة كبدها إلى الشهادة فرحة باستمهادهم راضية فنسها بنصر المسلمين .

#### . . .

ومن الحتى أن النكوين الموروث وطبائع النفس وملكاتها عنصر هام من عناصر الشخصية ولكنه لا يستطيع وجده في مفهوم الإسلام وفي بيئته أن يفسر الشخصية أو يلقي الضوء الحقيق على تصرفتها . وأن الاعتاد على الملكات النفسية وحدها يحجب جانباً هاماً هو دور العقائد والتربية وينكر أثرها في توجيه الأشخاص بج ولا شك أن التربية الإسلامية التي أقام الرسول صلى الله عليه وسلم أسحابه وأتباعه عليها ذات أثر كبير في التشكل النفسي والعقلي الجديد لمذه الناذجهن العجابة الذين كتبوا صفحة بديدة في مفهو البطولة يختلف فى مضوئها وتنسيرها عن البطولات الأخرى والتى تعجز المناهج الغربية فى تنسير البطولة عن استيماها .

أما مذهب إ أميل قدوفيج ] فهو مذهب بعيد كل البعد عن الأصالة والنظرة وهو واحد من هذه المذاهب التي أعامتها الصهيونية العالمية لنحريف البطولات ومديرها، وهو حلقة في تلك الأبعلوجية الطاغية التي عمست إلى تعربة البطولات وتفويفها من العظمة والكرامة .

ويعلن [أميل لدوفيج] في وضوح أنه يضيف من الخيال وأنه يشكىء على جوانب الحب والغرام وأنه يعول على سعن الرجوء وسمات الأجسام وعلى الغراسة ، ويقول: [ تستطيع<sup>(1)</sup> أن تكتب قصة تنويخية عن الجندى وتدرد إلى جانب حروبه وضوحه حلاتة من حوادث الغرام والمشق ، وعندما أبدأ سيرة أحد المشاهير (حيق أو نابليون) مثلاء فإنى لا أعنى بغلسة الأول أو انتصارات التانى بل ألحص صورة كل منهما وأقرأ خطابانه وأعرف حوادث عشة أو أحاديث للمرأة التى كان يجها فإن فى فسينساء غرائزه وأهواءه الرفيمة والوضية النفسير الصحيح لشخصيته] .

<sup>(</sup>١) كد عدري الصديق في محادثة خاصة معه ا( چابر ١٩٣٠ ) .

ويقول : [ حلولت أن أثبت أن الطباع البشرية واحدة أى أن طباع الرجل العظيم وطباع راعى الغنم واحدة متشامية .

ويقول: أنا أثبت أن النظاء إن هم إلا مثلنا في أكثر الأشياء وليسوا خلاق أرق خيراً كما يبدو لبمض الناس .

ومما فهمه محدثه : أن يمولى اهمامه بأماكن الضعف والحقارة فى طباع النظماه وأعمالم . وأنه يحاول أن يقرر أن عظماه الرجال لبسوا إلا بشراً فى كل شىء، وأن الغروق التى تفصل بديتهم وبين غيرهم من الأوساط العاديين هى فروق لا تمس الجوهر .

ولا ثمك أن مفهوم لودفيج مستمد من مفهومين واضحين: هما التفسير المادى للناريخ ، ونظرية فرويد فى إعلاء الجنس والغرائز البشرية وهو امتداد لهافى محاولة لتسمير كل الأعلام الذين وضعهم الناريخ الأوربي موضح النقدير والإعزاز وأنه معارضة كاملة لمناهم ومذاهب تقدير البطرلة والعظمة الإنسانية .

وبعد: فإن كلا المذهبين [ مذهب البروزو ومذهب الموفيج ] غناف كل الاختلاف عن المفهو م الإسلامى الماريخ والبطولة ، هذا المفهوم الذى يعلى شأن الأعمال والذى يغرق بين النبوة والسغرية .. وقد عرض الدكتور محمد أحد النسراوى لهذه التنرقة نقال: إن محاولة وصف محمد صلى الله عليه وسلم بأنه عبقرى من المباقرة هي محاولة توسى بأنه لا نبي ولا رسول بالمنى الديني المروف في الأديان المائزلة والناتيء المدى يقرأ بعد عبقرية أي بكر وعبقرية عمر منذ الملا يمكن أن يسلم من إلحاء خنى إلى نفسه أن محمدا وأبي بكر وعبر من قبيل واحد ء عبقرى من عباقرة وإن يكن أكرهم جيماً كالدى محمى الدي صلى الله عليه وسلم (بطل الأسطال) عاوم أنه واحد من صنف اختم به صلى الله عليه وسلم ، صنف الخنه به صلى الله عليه وسلم ، صنف الخنه به صنف الخنه به صلى الله عليه وسلم ، صنف الخنه به صنف الذنياه والمرسلين من عند الله .

« فانسي والرسول يأتيه الملك من عند الله يما شاء الله من وحى ومن كتاب ولا كذلك المبقرى ولا البطل ، فالنبوة والرساة فوق البطولة والمبترية بكثير ، وكم في الصحابة رضوان الله عليهم من بطل ومن عبقرى وكلهم يدين له صلى الله عليه وسلم بأنه رسول الله إلى الناس كافة في ذلك المصر وما بعده وأنه خاتم النبين » ا . . ه

...

أما محاولة تصوير النبي المرسل المؤيد بالوحى بأنه [ رسول الحرية] غزنه يستهدف إنكار الوحى والنبوة والرساة ووضم النبي فى صورة بطل ظهر فى أمة فاستطاع أن يقودها ويجدد حياتها ويصلح مجتمعها .

و تطلق هذه النظرية من مفهوم النظرية الملاية فهى تتجاهل النبوة والوحى وتقوم على أسلس المهج النرب فى فهم البطولة . ويحاول أصحاب هذا المنهج مجاهل كل ما أيد الله به رسوله من أهور غير معتادة ويجرون مجرى المستشرقين فى الادعاء الباطل، أنه صلى الله عليه عليه وسلم تلقى من بشر أو علمه بشر وأنه أخذ من الرهبان والأحبار أو أنه كان يعد نفسه قبل البعثة النبادة أمنه ، أو أن الوحى كان مناماً وأن الإسراء كان حلماً من الأحلام .

والواقع أن هذه الشهات جيماً إما تصيدها خصوم الإسلام من الأساطير والايسر اليليات التي جرت محاولات ضخمة لإضافتها والتي قامت المناهج العلمية في محقيق الحديث والسنة على تحريرها منها. واقد تأثر كنير من الكتاب الذين اتصاوا بالنكر الغربي يمناهم الملسونية فلما عادوا لينظروا في سيرة الرسول لم يستطيعوا أن يحرروا أفنسهم من الطابع «الملدى» أو «الوثني» أو من منهوم الحرية الغربي وغاب عنهم الغارق العميق بين النبوة من نلجية وبين البطولة أو المبترية من تاحية أغرى مما دفهم إلى تفسير البطولات

الإسلامية بمناهب الغرب ورد عظمتهم إلى الملكات الموروثة ، ينها خلق الإسلام هؤلاء خلقاً جديداً ، ذلك أن هناك فوارق عجيبة بين حياة هؤلاء الأعلام وتكوينهم النفسي والاجبّاعي قبل النقائهم بالنبي وبعد أن صاغهم صياغة جديدة وفق مفهوم القرآن وعلى هدى التوحيد الخالص وفي ضوء الأسوة الحسنة [ لقد كان لكم في رسول الله أسوة حسنة ](١) إن الذي صاغ هذه النفوس هو مفهوم ( العقيدة الإسلامية) وليس مفهوم الملكات الموروثة أو مفهوم البطولة السابق للإسلام وهو مفهوم كان يقوم على الاستعلاء والفخر . ولا شك أن المقيدة قادرة على أن تغير النغوس وتصوغها من جديد وفي هذا ما يعارض رأى بعض القائلين بأن المجرم إنما هو مجرم نتيجة غرائزه وأعصابه وملكاته ولذلك فهو لايعاقب -- هذا المفهوم الذي يعارضه الإسلام ممارضة واضحة ويكشف في سيرة هؤلاء الأعلام كيف نحولت شخصياتهم ونفسياتهم بعد الإيمان بالله وأصبحت خلقاً جديداً .

أما بالنسبة للأساطير فقد جرت محاولات جريئة في المصر الحديث لإعادة إدخال الأساطير إلى السيرة النبوية والتاريخ الإسلامي (١) سردة الأحراب آية : ٢١ بعد أن كانت مهمة المصلحين والعلماء على طول الناريخ تحوير الفكر الإسلامي منها وإقصائها عنه .

وقد حاول بعض الكتاب تجديد هذه الأساطير وبعثها وإضافتها إلى السيرة أو وضعها على هاشتها ، وذلك بعد أن آخر هذا المون من الأدب وتقيت السيرة النبوية منها ، كما عل السكئيرون على

الكشف عن هذه الإسرائيلات في تناسير الترآن الختلفة.
وقد كان المدف من هذه الإسرائيليات في إثامة ودنيولوجية (١٠)
إسلامية ] لإفساد العتول والقلوب من سواد الشعب وتتشكيك
للستيرين ودفع الربية إلى تفوسهم في شأن الإسلام ونبيه ، وقد
كانت هذه غاية الأساطيرالتي وضعت عن الأديان الأخرى واستمساك
رجا بالمروق والإباد هو الذي يسر رضبة الكثيرين عن هذه المقائد
التي يفرضها العقل وإن الهموا في إعالهم ومن أجل ذلك ارتنعت
صبحة للصلحين الدينيين في مختلف المصور وارتمت صبحة الشيخ

محمد عبده فى العصر الأخير لتطهر العقائد من هذه الأوهام<sup>(1)</sup>. (2) المبيواريبيا : هو علم الأساطير أومايسمى بالأحداث المارقة والحرافات

وما فيز التاريخ الصعبح .' (٢) الدكتور عمد حمين هبكل : واحب البعض!لكامل في كتابنا الممارك الأدرية .

والواقع أن الإسلام لم يعرف الأسطورة وكذلك الأدب العرف ولتد ساق المستشرقون والمبشرون حمة ضخمة على الفكر الإسلامي غلوه من « الأسطورة » التي تعد في نظرهم فنا عالياً من فنون الأم الرافية » ولقد كان الفكر الإسلامي والأدب العربي واضحاً صريحاً قادراً على الفهم والتعبير دوعا حاجة إلى الفلال والرموز ولذلك فلي يكن في حاجة إلى الأساطير أو إلى الرمزيات ذات الفلال والأضواه.



#### -11-

# الفنون الجيلة

ما هو مفهوم الاسلام للفن ، وما هو الفادق العبين بين هذا المفهوم وبين مفهوم الفكر القريم • ان الاسلام يشر الفن وبعلى من قدره وبسمو به فوق كل زيف ولا يقر الكشف او الاباحة ودريد قيم الفن بالاخلاق •



## الفنون الجمياة

أبرز مناهيم الإسلام هوالنوازن بين الروح وللمادة ، وتكاملهما من أبرز مناهيمه تقديم الحلق على الجالى ، وتقوم للناهيم جميعها على أساس النوحيد وتدور في دائرة الحق والعدل والإيمان بالله ، وتنخذ من الأخلاق طابعاً واضحاً وإطلاراً شاملاً .

فالفنون لا نخرج عن أنها وحدة من السكل المتناسق وهم عنصر بنّاه ينلام مع العناصر الأخرى وترمى كلها إلى بناء الإنسان الربأنى الإيمابى الذى لايتحطم بالإسراف فى الترف واللذات ، ولا يجمد يالإسراف فى الزهادة والرهبائية .

وأخلاقية الذن إلترام أصيل صادق لا تمنك عنه الدنون الجميلة . والآداب ، والفكر الإسلاى لا يفصل بين الدنون وبين الأخلاق ، بل يوائم بينها ويجمل الآدب والذن أخلاقياً وصادقاً في نفس الوقت ، ذلك أن بناء الإسان الفكرى والمتصل بالذوق والحس لا ينتصل عن شخصيته كلها ، ومن هنا فلابع من الشكامل بين الوحى . وين الجالى والخلق . ولذلك لا يقر الإسلام مفهوم « السكشف » فى الغنون والآداب. ولا النصوير التأثم هلى الإباحة ويرتفع عنه ويتسامى .

ذلك أن هذا الاتجاء إلى الكشف والإباحة في الأداء الأدبي والنفي يتعارض مع طبيعة النفس الإنسانية ومزاجها الفطرى وذاتيتها الفائمة أساساً على الإيمان بالشرف والعرض وإعلاء شأن الخلق والنفة ورعاية الأسرة التي تنحرف عن الاصالة وتضطرب باتحرافها عن هذا للتهج.

. . .

وقد صور هذا المعنى الدكتور شـــاكر مصطفى فى عبارة موحية حين قال :

[ محن مع ضباب الغيب و من كثافة المادة على مدى واحد].

[ النرنانا غربية عنا ، المادة ما ملكت منا الرقاب ] [ أبدا ما حجب ما وراه الوجود عنا الوجود ، ولا محا عالم

[ ابلط ما حجب ما وواد الوجود هذا الوجود ! ولا محا عالم الفنيب عالم الشهادة ؛ روحيون روحية إيمان ؛ ماديون ما كانت الحسادة [نسانية أخلاقية ] .

[ تقافتنا منصلة بالمساضى العربي منصلة لا مكروه ].

لله ينا معيار للحشمة فى السلوك والعاطمة و نطلب منه أن يكون ضابطاً لشهواته محماً كريماً ] .

[ والإحساس بالزمن لدينا وتر مشدود بين الأزل والأبد ] اه .

ومن هنا نحيد التباين الواضح في مفهوم النفرن الجملية بين النسكر الإسلامى وانسكر الغربي أنذى يعتمد مداهب انصلحة البوادية في فصل الفنون والآداب عن الأخلاق، منذ أعلى أرسطو أن جمال الأدب لا يستند إلى الأخلاقية ، وإنما هو معنى منعزل لا شأن له بأية قسمة خارسة .

وليس كذلك الفكر الإسلامى الذى يقوم على النكامل بين الغنون والآداب والاجتاع والدنن والحضارة . وقوام منهوم الإسلام وأخلاق توحيدى ، يتساى بالغرائر ، ويرتفع بالنفس الإنسانية إلى الكمال دون أن يبعد عن الواقع ، وقد عُدّ النن فى نظر الفكر الإسلامى أداء تجميل الحياة ووسيلة الإسعاد الروحى والنفسى بتحرر الإنسان من أهوائه وغرائره ودفعه فى نظرة حرة إلى الكون والرجود .

وما تزال النظرية العلية فى الننون قريبة من منهوم الإسلام ، وهى تمترف بأن حياة الدن قائمة على الضوابط وأن محاولة تحرير الذن من كل قيد لا يمتق عنصر الجال . وأن الحرية المطلقة ليست هى الجال ، وأن الضوابط فى الدن هى روح النظام ، أما الحرية. فهى منهج القبح ، وأن الذن له هدف و قصم وأنه يعتمد على ملكة التنظيم ، ويستمد وجوده من الواقع والحقيقة ويخدم قيم المجتمعات ،. وكل فن يخاو من هذه المناهم لا يعد فناً .

وسنى همذا أن النظرية الجديدة فى الفن والمطروحة بقوة فى مجال الغنون والآداب فى السنوات الأخيرة هى نظرية تعارض. الغطرة والذوق الإنسانى بصنة عامة قبل أن تسارض منهوم. الإسلام فنهه . ولقه وجهت إلى الحركة السريالية وغيرها تفدات كنيرة ، ووصفت بأنها البست فناً ، لأنها خرجت عن قواعد النن ، فهى أخلاط من الصور وأشنات من الأحاسيس .

. . .

وقد شهد (تواستوى) بأن إعراض دالذن ، عن تصوير الموامات المنبئة من الإعراك الحسى الديني جعله يشبه إلى طلب للنفة ، وأشاق إلى أن للتع الإنسانية لها حدودها التي أقامتها الطبيعة وقال: إن فقدان اليقين الديني قد أففر ، وضوعات النن وقصر الاستمتاع بها على طبقة محدودة من طبقات الجنم .

وقد دارت مناقشات واسمة فى مجال النكر الإسلام والأدب الدر في الحديث بين النظرية الواندة التى تقول بنفدير النن لجماله فحسب وبين النظرية الأصبلة التى تقول بأن تمدير النن يقوم على أساس جمله وأخلاقيته مماً .

ولا شك أن نظرية إطلاق الغن من كل القيود هي نتاج من آثار الزئنية الدينية في صورها المتمددة كذك هي أثر من آثار الغاسنة لما المدونية التي أشأتها للمرودية العالمية في عصر التنوير الأوربي ، والتي تصدر لها رجل الماسونية الكبار أمثال فولتير وروسو وديدرو ومن جاء بعدم ثم كشفت پروتوكولات صهيون عن الهدف منها فى أكثر من موضم وخاصة قولم فى البروتوكول الرابع :

إن لفظ الحرية نجمل المجتمع فى صراع مع جميع القوى بل مع قوة الطبيعة وقوة الله نضمها » ( جل الله وعلا ) .

وإن سيطرة القوى البهودية والصديونية العالمية على الغنون هو أنر من آكار هذا التوجيه الذي يراد به هدم الذيم الإنسانية التي جامت بها الأديان .

. . .

ولتد أشار الكثير من الباحثين إلى [أدب المجون واللذة] الذى أصبح يتهدد النقافات المختلفة ، والذى أصبح يؤلف جزماً كبراً من النفون والأداب المطروحة فى سوق الأدب العربى والسكر الإسلامي .

وقد حذر الكنيرون من المفكرين بمدى خطورة هذا الدن على الأخلاق وإفساده الدوق ، وكيف يراد ( إنقاذ ذلك النيار إلى صلب الشكوين العلى والنفسى ، ليترك أثره المسىء في صميم الأوضاع السياسية والاجتاعية ) . والمروف أن مصادر هذا الأدب تنمثل فى العلمنات المادية التى [ تيرر انتهاك حرمات العدالة والإنصاق والغفيلة على أساس السكرة التى تقول بأن البقاء للأصلح والحق لقوة ] والتى [ تسكر الوجانية التى هى عنصر أصيل فى التفاقات الشرقية ].

وتحاول هذه المفاهب جميةً [ تجريد الأشياه من جميع النم فاضلة كانت أم غير فاضلة وتعتيشها بتفياس الحالية الراهنة (١) ولا شاك أن هناك خلاف واسع ، وتباين أكيد بين طبيعة هذه المجتمعات وما تضطره فيه من أحاسبس وهواطف وبين المجتمعات الإسلامية التي تشكلت أساساً والدين جزء منها والأخلاق رباطها الذي يربط مختلف النم ويمثل جوهرها .

ومن هنا كان لابد من الدفاع عن القومات الأصيلة السكر الإسلامي والنقافة العربية وتحدى هذه التيارات الدخيلة .

.

وقد صور الدكتور محمد أحمد النسراوي، وقف النمون من الحياة وتطابقها مم الإسلام فقال :

<sup>(</sup>١) من بحث لذكتور عمر حليق : الرسالة سنة ١٩٥١

د إذا كانت هذه الندن من روح النظرة وجب أن لا تخالف أو تناقض دين النظرة ، دين الاسلام في شيء ، و فا خالفته في أصوله ودعت صراحة أوضمناً إلى رذيلة من أمهات الرفائل الى جاء الدين لحاربها وعاقت الإنسان أن يعمل بالنشائل التي جاء الدين لإيجابها على الإنسان حتى يبلغ ماقمر له من الرق في النفس والروح ، وإذا خالفت النفون الدين في شيء من هذا فيي بالصورة التي تخالف بها الدين فنون باطلة ، ننون جانبت الحق ودارت الخير وأخطأت النظرة ».

#### -14-

### لقاء الأجمال

مل بن الابيال مراع لم شه ، ان شاط معاولات الخرضة التهمه لمرواتولان معيون والنموة التنزيب والعاولة تسم مومات المؤتمن بالاسكان تعاول أن تقرض الهوم العمارا ع الاجهال بينها الواحم بعرد أن ما بن الأبيال لقاء لا مراع -لن طبوم الإسلام برى أن مناك تقاهلاً بن جل وبيل ، وبعه تقامل بالتقديم البحرية .



### لقاء الأجال

أر يتردد التول بأن ما يين الأجيال هو صراع ، وخصومة ، وتضارب وتمارض ، والحق أن ما يين الأجيال ليس كذك ، ولكنه لقاء وأمانة ، وبناء على الأساس وككر متصل وارتباط بين القديم واجديد والماضى والحاضر ، وإخراج السى من الميت ، وعطاء من صاحب التجرية وطموح من الجيل الجديد في أن يكسب كل ماسبته إليه الجيل الماضى ليزيد عليه وينميه .

ولتد علت في ظل التحديات التي يمر بها العرب والمسلمون وهي عديات الفرق النتاقي والحرب المنسية وأثر النكمة كانات غاضبة ماخبة بعبدة عن الحق والدفر و المنطق وواقع التاريخ تريد أن تفرض الصراع بين الأجيال وتحاول أن تصور التطور التاريخي والمتصل بين جبل وجيل علي أنه صراع بينا تكشف النظرة السادقة المنصفة المنانية أن هناك لقاء متصلاء على طريق واحد، ومحمته التيم الأساسية لمذه الأمة ، هذه التيم التي مازالت ثابتة تأمة بلكن والعدل وعلى التوحيد والإيمان ، تبنى الأجيال جيلا بعد جبل وتنعى علاقة

وروابطه وتننى عنه الدخيل والغريب والفاحد وتؤصل الأصيل والصحيح، وترد دائما محاولة الافناه والاحتواء والنغريب وتصحح للمناهيم ومحرر اللتم وهي رسالة دائبة لاتترقف منذ عرف المسلمون والعرب أن لم علوا تأنما على حدودهم ، يريد أن يبطش مهم ، فهم قد صنعوا فكرهم على أنه فكر مقاوم قادر على الأخذ والسطاء له طبيعته المستقلة الثانية للمتوحة في نفس الوقت دون أن تجمد أو شدب .

. . .

لقد تنبه الشباب إلى تلك الحلة الضارة التي تقودها قوى الاستهار العالى لإيقاع الخلصومة والصراع بين الأجيال والتي تحرض الأجيال الجديدة على أن ترفض النجرية والديرة والنكر للمائل وتدعوها لأن تقدم فى فراغ وظلام بدعوة غربية ضارة هى أن الجيل الجديد الحق فى اختيار طريقه دون وصاية أحد .

ومن الحق أن الأجيال للمائة لم تم بواجها في تقديم تجربتها وخبرتها إلى الأجيال الجديدة وأن الأجيال الجديدة واجهت اضطرابا كبراً و فتصاً شديداً ثمت تأثير عوامل كنيرة دفعت الشباب إلى التمل الخطأ لأنه لم يجد النوجيه الشديد إلى الخير، ولكن ليس معنى هذا أن ترفض الأجيال الجدينة القاعدة التي تبنى علمها وجودها الحى ، فذلك حقها الذى تطلبه وتصر عليه حتى يقوم بناؤها على الأساس .

فلك أن أى بناء لابد أن يقوم من الواقع وأن ينمو امتدادا لما قام فعلا ، إذن فلا سبيل لها أن تنصل عنه وإيما هي سِداً منه أساسائم تنمو به ويجدده لتضيف لبنة .

وهى فى الحق تعرف أن هناك التوائم الثابنة التى لاتتنبر مع الزمن ، والتم الأساسية القادرة دائما على الالتقاء مع كل عصر وجبل ، وأن هناك عناصر التغيير والتحول والتطور التي تتجدد وهذه هى التى سوف يتلح للأجيال الجديدة أن تنسها وتحولها بما يوائم الزمن والديئة ومنطلبات العصر .

. . .

ومن الحق أن يقال إن الأمريين الجيل المماثل والجيل القادم ليس فيه وصاله وليس فيه صراع ، وإنما فيه تنوير وتفسير وعطاء وكشف المتجارب التي مربها هذا الجيل بما يضىء للأجيال القادمة طريقها الصحيح . وهي عدة للسافر ، وزاد المتأهب لحل الأماة وهي مراقبة النبت الصغير حتى ينمو وهمايته من العطب وتسديد خطاه في مرحلة تقصر فيها العيون عن النظرة البعيدة والفدرة على الإحاطة بالأبعاد المتعددة للسائل والقضايا .

وتلك هي مميلة التكامل بين الأجيال: أخذا وعطاء أما القول بأن الأجيال الجديدة تستطيع أن تشق طريقها دون أصالة القائم ، وأرضية الموجود ، وأساس البناء ، فتلك دعوى زائمة يراد بها إفراغ المائى من مضليتها ، وإخراج الوقائم عن أصولها فليس هناك سبيل إلى الانفسال بين الماضر والمستقبل ، شأة شأن استحالة الانفصال بين الماضى والحاضر.

ولتد تحاول دعوات هدامة إلى هذا النصل لأن طبيعة فكر هذه الأمم يقوم على استقلال القيم أوتفرقها ، ولكنه فى العكر الإسلامى والنقافة العربية عسير أشد العسر ، ذلك لأن هذا الفكر وتلك النقافة تشكلت بطبيعتها على قاعدة التكامل لا النجزئة والشعول لا الانفصال ، والنظرة العاقلة البعيدة عن المؤثرات المضللة تنهمي إلى هذه الحقيقة . وكل وحدة فيه تسلم إلى الوحدة الأخرى وتتأثر بها وتجسمها جامة واحدة قوامها التوحيد وطابعها الأخلاق ، والإيمان بالله وأخلاقية التيم ، هى خلافتا الأسلمي مع الفلسفات والمناهج التي تدين بها بعض الأم التي يتحدث عن صراع الأجيال .

202

هذه الفلسفات المادية هي التي صنعت ذلك الافنصام في شخصية الأمة وأأنت تلك الظلال من القلق والصراع .

أما وقد تشكل فسكرنا مند أربعة عشر قرنا والإيمان بالله جزء منه والأخلاقية الترام كامل يطبع نختلف مناهج الاقتصاد والاجتماع والسياسة والتربية والقالون فنحن في حصاة من اقتحام موجلت القال مادمنا منتصم يقيمنا ، هذه الموجلت التي تمثل أزمة الإلسان المماصر والتي لا يجد طريقها إلى النفس البشرية إلا إذا فصلت القلب والعقل والروح والمادة والدنيا والآخرة .

ومن أخطر ماتروج له الدعوات الضارة التي صدرت أساسا من توجهات بروتوكولات صهيون والتي تشكل ( الايشلوجية اليهودية المدسرة) الدعوة إلى كراهية الأخرالأكبر .

. . .

ولاثلك أن هذه المحاولة لتجسيم الرابطة بين الأب والأسر. هى نتيحة من تتأثج النغير النفسى الذى قدمه (فرويد) من أجل تدمير النيم الإنسانية وأريد به إذكاء الخصومة فى الأسر بين الأب والأرناس.

ولقد صاغ الإسلام هذه الرابطة على نمو بناء قوامه مسئولية الآباء ومحبتهم وإيماتهم بالأجيال الجديدة من ناحية وقدرة الأجيال الجديدة على النلقي بالصبر والثقة في الآباء وإيمان بأنهم يحمونهم من العثار في مرحلتهم في أشد الحاجة فيها إلى التوجيه وأن هذه الضو ابط التي قد يقسون عايهم في النزامها هي أهم الركائز التي سوف تقم شخصياتهم قوية صامدة في وجه الأعاصير والأهراء، بل لقد أثبت علماء النفس المنصفون من غير مدرسة فرويد ، أن هذه الحماية والرقابة في النزام هذه القيود لم تترك في النفس البشرية أثراً ما ، يدفعها إلى المرض أو التحدي أو الاخطار على النحو الذي يحول به ﴿ أَفُرُوبِهِ ۚ وَأَعُوانَهُ ۚ ءَ وَلَا يُقْصِدُونَ بِهِ الْحَقِّ أَوَ الْخَيْرِ وَإِنَّمَا يُرْيِدُونَ بِهِ خلق جو من الغزع يدفع الآباء إلى ترك أساوب النوحيد والحماية والنفريط في أمانة الرعاية على النحو الذي نسمع به في كثير من المجتمعات اليوم .

إن هناك محلولة خطيرة لفرض مناهم مضادة النطرة الإنسانية لا بالإقتاع والعقل والتجربة والإحصاء العلمى وإنما بالتخريف والارهاب من خطر وهمي غير موجود كالفول بأن الابطاء في إطلاق للنرائز يصيب بالأمراض بينا أن الأخلاق لم تمكن إلا قيداً منظا أو وظهة ضابطة لاخوف منها ولقد بلغ العاماة أبعد من ذلك عبن قالوا:

إن ما قسيه غرائز إنما هي ميول لدة يكن توجيهها أية ناهية وأن ( 40 في المسائة ) مما قسيه غرائز إنما هي أنجاهات اجباعية قد غرمها فينا المجتمع برجوع الهكاسية مكينة ظليرم يرتكب جريمته بعادات فعنية وعاطفية واجباعية وليس بغريزة مورثة وكذلك الأمر بالنسبة لسكل تصرف خلطي كالمادات الضارة فيذه كلما أمور تتسح النفس الا نسائية الرجوع عنها ولر مارت فيها طويلا هون أن تعقد شيئاً ، بل إن هناك من القدوات في النفس الإنسانية ما يكسنها من الإسعرافي عن عادات أصية نحت تأثير الإيمان والنقوى دون أن والواقع أننا لو التمنيا ملهوم الإسلام ف ثأن العلاقة بين الأجيال لاتهارت تحديث كذيرة ولسكن مصدر الخطر والاضطراب هو النماس مناهم وافعة لمجتملت أخرى دون تقدير الغوارق البعيدة والمعارضة في تركيب الأم وأمزجها وأخسلاتها والغوارق بين الأزمنة والعمور والمبيئات .

辛辛辛

## الضياع

لا تنظرم كابات الغربين بكليات الفياع واقلق ، بينها لا إلى السلام على الخلاصي في جومره المسحح ، اذ القرة اللاية هي والتي اجتماع الاصطراب القطائل حرم القدا الانسانية من الله والإيمان ، أما القكر الاسلامي فهو يؤمن القطائل مهرترية يسافة المقل ، ومن منا لا لام الراحة المبالغ المسلم المسترية المقل ، ومن منا لا لام الراحة المبالغ المسلم المسل



## الضياع(١)

من المصطلحات التي طرحت على الفكر الإسلامي مفهوم (الضياع) على نحو العبارات التي يرددها بعض الشباب من عبارات ترجع في الأصل إلى مصادر وافدة ، ذلك أن الأمة العربية الإسلامية إذا ما التمست مناهجها وقيمها فإنها لا تختفع له مثل هذه للذاهب والنظرية التي تتعارض مع ماليها وتشكلها الأساسي والجذري وفطرتها الأصيلة ، وتراثها الحلى الذي أقامه الإسلام على أساس التوحيد .

والإيمان والأخلاق والترابط الواضح بين المقل والقلب وهو ترابط مستمد من تركيب الإنسان قضه فهو موافق له ، يحول دون النمزق أو الضياع الذي يكون مصدره فى الواقع ذلك الانفصال بينهما وإعلاء أحدها ووضع الآخر بعيداً عن الضوء .

إن العامل الأول الذي يحول دون خضوعنا لمثل هذه المذاهب هو تسكامل نظرتنا إلى الحياة وتلك الوسطية التي تنسم بها طبيعتنا

 (١) مصطلح الضباع : مصطلح وجودى يراد به تصور فقدان الثقة في المجتم . وسطية تحول دون الأمحراف أو النجمه، فنحن لا تتحبّر جانب العقل وعالم الشهادة وحدها ولكنا نؤمن بالعقل والقلب أسلوباً للمرفة و تقم عالم الشهادة والنيب ما متكاملين و نؤمن بالبعث والجزاء. والذك فنحن لا نسرف و نغرق فى فلسفات الحسيات والماديات والغرائر ولا تسرف كذلك ولا نغرق فى فلسفات الزهد و تعذيب النفس والرهبانية ومن هنا فإن فكرنا مطبوع دائماً بطاح الساحة والتفاؤل والتعلل إلى رحمة الله وهو ما يحول دون المخزق والضياع.

. .

بينها يقوم التمزق والضباع فى بيئات قصرت مفهومها على النظرة الملدية وحدها وأنكرت الإيمان بالله ، وعزلت المجتمع عن الالتزام الخلق . والعد أقام الفكر الإسلامى مستملاً من القرآن ميزاناً ظل حياً على مدى العصور لم يسقط أبداً ، ذلك هو ميزان الشكامل والوسطية والحركة ، وذلك النسطاط الذي كان قلاراً داعًاً على تمديل مسار الفكر الإسلامي إذا أعجه نحو النجزئة أو الانحراف أو التوقف، وقد كشف الناريخ فى موجانه المتصلة وحركاته المتوالية أن مصدر الخطر على المجتمع الإسلامي إنما يجميع من التخلف أو الانحراف عن منهوم الإسلام أو الافصال عنه في نظريته المسكاملة المكون والإنسان والمجتمع . وهي نظرة قوامها الترحيه ومهجها المعل والحق وروحها الإيمان وطابهها الأخلاق في نطاق من الوسطية الجاسة بين الروح والمادة والمقل والقتلب والدنيا والآخرة ، وهذا هو منتاح و أزمة التمزق والشياع > التي فرضتها فلسفات الوجودية والفردية حين طرحت افتصال الدين من المجتمع والأخلاق عن الحياة ، ولقد كانت أسالة فكرنا وعمق جنوره وذا نيته الخاصة ، كانت دائما عامل قوة وإليجابية فادرة على تجب تياوات التمزق والضياع .

إن أخطر مايلتي إلى الأجبال الجديدة من سعوم الأفكار التي لاتصمد لحظة واحدة أمام ضياه الحق أو نور العلم، قلك النظرية التي تقول بأن الأخلاق نساية مع كل عصر أو بدينة .

. .

وهى نظرية تهم ف إلى القول بأن هذا العصر الذى طنت فيه المادية والحضارة النسكنولوجية من شأنه أن ينهم « الأخلاق تا فهما منابراً لهاهيمها التي جاهت بها رسلات السياء .

والحق أن الأخلاق ترتبط بالإنسان، ذلك الكاثن الحي ألذي

يتوم تركيبه على الروح والجسم والعلل والذى لم تتغير هذه المواد فى تركيبه منذ استوى على هذه الأرض، فالأخلاق مرتبطة به هو وليست مرتبطة بالصورة الملاية للمجتمع .

ومن هنا كانت صياغة الأخلاق التي تحمى وجوده وتضبط مسيرته وتدفع عنه الأخطار وتحفظه بناهاً صليا قادراً على العمل والدفاع عن أرضه وصنع الحياة، كانت هذه الصياغة ملائمة تماما لتركيبه ونوازعه . وأبرز مناهم الأخلاق بالنسبة للإنسان [الالتزام الأخلاق] وقد أخطأ بالعبد و دوركام » حين أشاع نظرية سسموعة تقول : إن الأخلاق خاضة لظروف الحياة وأن نظام الأسرة ليس نظاما فطريا ع هذه النظرية المخطيرة التي ارتبطت بالإيدلوجية البهودية لتدمير الإلىانية (وجماعها : التفسير المادي للتاريخ والتنسير المجتمع والوجودية) .

. . .

هذه المحاولة لتجريد الأخلاق من فسكرة الإلزام والواجب والضمير الخلق ، هي أخطر المحاولات التي صنمت فسكرة الضياع والقلق والنمزق . والحق أن الأخلاق لاتوجد كقوة فاعلة في المجتمع دون فكرة الإثراء بإيمانا بأن الإثرام هو العنصر الأسلمي أو الحور الذي تدور عليه قضية الأخلاق . والواضح أن زوال فكرة الإثرام يقفى على جوهر الحكة العدلية التي تهدف إليها الأخلاق ، فإذا انعدم الإثرام انعدت المسئولية ، وإذا انعامت المسئولية ضاع كل أمل في وضم الحق في نصابه وإقامة أسى العدالة .

ومنهوم الإزام يمتضى أن تكون الفضيلة قوة كامنة إذا ملأت نفس المرء حنزته إلى العمل النافع . حيث تتحول الفضيلة من قوة معنوبة فى النفس إلى قوة حسية .

ويكون الخير الأخلاق بمنابة سلطة ملزمة ينتيدمها الجميع . وقد دعا القرآن إلى الإزام الخلتي وكشف عن أن النفس البشرية عرفت منذ تكوينها الأول معنى الخير والشر :

< ونفس وما سواها فألهمها فجورها وتقواها<sup>(١)</sup> > .

وقد ألهمت النفس الإنسانية الحسن الخلقي ، ضرفت طريق الفضيلة والرزيلة د وهديناه النحدين<sup>(٢)</sup> » .

<sup>(</sup>١) سورة الشمس آيتا ٧ ، ٨ .

<sup>(</sup>٢) سورة البلد آنة ١٠ .

وقد تنجرف الطبيعة الإنسانية نحو الشر ولكن الإنسان قادر على أن يردها ويستعيد إرادته وسيطرته على قيادها . وفي النفس قوة كامنة مهئة لتقبل التوجيه والنصح وهي تحدد للإنسان مايجب عمله وما يجب تحاشه ، هذه السلطة التي تسيطر على قدراتنا وعلى غرائزنا هي أسمى جزء في نفوسنا وهي ﴿ العفل ﴾ ؛ وسلطة العقل هي السلطة الشرعية الوحيدة . ولاشك أن أزمة الإنسان الغربي قد كانت موضع دراسة الفلاسفة وعلماء النفس والاجتماع ، وهم بين جاد منصف يريد أن يلتمس لها حلاحقيقياً في ضوء العلم والتجرد الخالص ، ومنهم من يستهدف وضع حلول من شأنها تدمير النفس الإنسانية وتمزيقها وقد علت هذه الأصوات الأخيرة بالرغم من زيف حلولها ومذاهبها لأن قوى الأيدنوجية الصهيونية وغيرها من القوى للناوئة للإسلام كانت من وراء نشرها والإلحاح علمها ، بينما اختفت سريعاً كل المحاولات الجادة ، ويرى هؤلاء للنصفون أن الاعتباد على التفكير العقلي المجرد غير قادر على حل مشكلة الإحساس بالغربة أو التمزق والضياء فإن هناك إمكانيات أخرى في الإنسان لابد من استغلالها، والإمكانيات تنحصر في قدرة الإنسان على الاستفادةمن قوى ثلاث : هي قوة الإرادة ، وقوة العقل ، وقوة العاطفة ؛ وأنه لابد من إيجاد

الوحدة بين هذه التوى الثلاث باعتبارها الوسيلة الوحيدة انتخيق التوازن النفسي والتكام النفسي ، وأن هذا الاضطراب الثائم محت أساء الغربة والتمزق والضباع إنما نتيج أساساً من ضعف العقيدة الدينية التي قال من أثرها سيطرة التمكير المقل السرف فنحن مجاجة ماسة إلى إشباع هذه الماطفة الدينية إشباعاً نجد فيه الملاذ الذي نبحث عنه وأن غياب المقيدة الدينية والإيمان بالله الذي لايني عنه شيء ، كان عاملا هاماً في هذه الأزمة واذلك فإن حاجة الإنسان إلى إشباع عاطفته الدينية أمل لاينتملم(١٠) .

. . .

ويرى كولن ولسن فى كتابه النريب أن هذه الأزمة مى أزمة الإنسان الحساس العاقل الذى فقد إيمانه بالله ولم يجد بعد ما يسد خاجاته العاطنية التى كان الايمان مركز إشباعها ، وهى أزمة لسب العلم والتفكير العلى فيها دوراً بالغ الأهمية أدى فى نهاية الأمر إلى ضعف المقيدة الدينية ، وعنده أن أحد تنائج هذه الأزمه مى إشهار الإفلاس العقل والتفكير العلى . ودعا كولن ولسن إلى ضرورة

<sup>(</sup>۱) دَكتور مصلق مدوى — علة كابة الأداب (١٩٥٨ .

عميق المائة وذلك لأن الإنسان وحدة لا تتجزأ ، ويرى كولن ولسن أن والماطنة وذلك لأن الإنسان وحدة لا تتجزأ ، ويرى كولن ولسن أن على الإنسان أن يتحرر من مستعدات وهمية كثيرة أهمها فكرة [الخطيئة الأولى] إلتي تسيطر على بعض الناس وتقف حائلا دون رؤية الحقيقة . ويصل كولن ولسن إلى أعماق الأزمة حين يشير إلى الآثار التي أفسحت العقلية الغربية والتي عنل في آثار بعض الكتاب من أمثال جوقه (الأم فارتر) وشيار وسارتر وكمو وجيمس جويس وكل هذه الأراء محاول أن تصور الحياة وقد المعمت معانها وقيمها وغايتها عما أدخل على حياة الناس السأم والإنهاك والانشقاق على النفس بل أدى إلى مئات النروات .

وفى قصة الغريب البيركلى والنئيان لسارتر تبدو صورة مربرة تقوم على الرغبة فى إنكاركل قيمة العجاة وفى كل منهما ذلك الإحساس بالقلق والنفور والتصدع القائم بين الفرد والمجتمع ، وفى شعور الإنسان فجأة بأنه غريب وبأنه يشرب نفسه دون أن يكون ظمآن ومن هنا يأتيه الإحساس بالثنيان، ويرى (كولن ولسن) ارتباط هذه الفلسفات بالآثار المسيحية الغربية ، وقد كان بعض أعلام الفسكر الديني برى أن الشعور بالألم أو الشعور بالخطيئة هو السبيل إلى الايمان وإلى الوصول إلى ما يسمى بدوائر الايمان العليا ويمنى آخر ينبغى للإنسان أن يمر بعذاب الضمير ، فإن عذاب الضمير الناجم عن الشعور بالخطيئة هو الذي يحقق ما يسمى بالوجود أمام الله .

و يرى كو لن ولسن ) أن هذه هي فلسفة كيركجارد أو من يطلق عليهم الوجوديون المؤمنون، وهي ترتبط بفكرة الخطيئة، أما نظرية سارتر وكامي فتصورها مسرحية (الله والشيطان) وأبرز معالما نبذ العقائد الدينية ومحاولة القول بخطورتها في تعويق تقدم الإنسان وتكبيل حريته . وأسوأ ما تصل إليه هي القول بأن ﴿ الموجود الوحيد في العالم هو الإنسان عما زال إعان الناس في الغرب في أقدس مقدساتهم ، وأن الفكر الديني الغربي هو الذي أفسد فهم الناس كثير من الحقائق ومن هنا كانت دعوة [كولن ولسن ] إلى نبذ فكرة الخطيئة كأساس للتحرر من الغربة والغثيان ويشير وكولن ولسن إلى أنأخطر ما أصيب بهالفكر الأوربي هو تأليه العلم وتقديسه بلوتسخيره أحيانا في إشعال الحروب وكان طبيعيا أن يؤدي هذا إلى خلق الشعور بالقلق المقم الذي استبد بإنسان القرن العشرين حتى أصبح مرضا شائعا وطابعا يميز إنسان هذا العصر وقد صاحب

إحساس بعبث الحياة وانعدام الدافع والمسوغ لبذل الجهد والطموح ف عالم قد يباغته الدمار فى كل لحظة .

وهكذا تنف بعض الأقلام الواعية لتصور أزمة التلق والضياع والغربة فى الفكر الغربي، وهي أزمة لاتستطيع أن تقنعم آفاق الفكر الإسلامي إلا بصعوبة بالنة ذلك لأن عواملها لاتتوافر هنا إلا من باب التقليد الحض ومن باب الغزو النقافي.

فالإسلام بسياحته الفاققة وروحه البنّاء الملينة بالتفاؤل والإيجابية البعيدة عن كل تعقيدات الاضطراب التفسى تحقُول تماما دون وجود أزمة ( الغريب > في المجتمع الإسلامي .

وأن أخطر ماتنوم عليه هذه الأزمة وهو منهوم النطور فىالأخلاق وإلغاه الالترام الأخلاق وهما من الأمور التى يتمسك بها اللسكر الإسلامى ويعتبرها أساسا عميق الجذور فى بناه المجتمع .

ولمل هذا هو أعمّ الغوارق بين الفكر الإسلامي وبين النظريات الغلسنية والمادية الزائمة التي تدعو إلى النطور المطلق والحرية المطلقة والتي نفسر العقل والتيم والنقدم على تحو مختلف عن الأصول التي يقوم عليما الفكر الإسلامي. ولمل أبلم تصوير لمدا المنى ما يقوله الدكتور إسحاعيل الغاروق فى مقارته بين فسكر العنصرية الصهيوتى وبين فسكر الحذيفية العربى الإسلامى ته: إن القول بوحدانية القيمأمر تفرد به العرب ومن سوائم فوحدانية القيم هى نضبها وحدانية الله وهذه الرحدانية إدراك عربى طرأ على الرعى العربي ( نتيجة الرسالات الساوية ) مصطحبا جانبه الأخلاق ، .

د على حين أن غير المرب من الشعوب قد لبثت قرونا حتى بعد أن أخذ بالرجه الديني من تلك الرحدانية قبل أن يدرك جانبها الخلق وأعنى به أوحدة المعيار بين مختلف النماس بغض النظر عن أجنامهم وألوانهم:

﴿ لَبِ هَلَمَ الرَّسَالَةِ هِي أَنْ اللَّهُ مُوجُودٌ وأَنَّهُ وَاحْدٌ ﴾ .

 أما وجوده فمناه عند العقل العربي وجود ( التم ) وجوداً مستقلا عن الإنسان ووجوده، أعنى أنها ليست من صنع الإنسان
 كما تقتضى ظروف عبثه .

ومعناه كذلك عند العقل العربي أن حياة الإنسان على هذه
 الأرض لم تكن عبدًا > .

دأما كوزالله واحد ۽ فمناه هند العقل العربي . أن القبم نحمل مساراً واحداً لانتأثر بالختلاف ازمان والمكان » .

« فالميار واحد بكل إنسانأى كان ، وحيًا كان ، فليس لكل مجوعة من الناس مسارها الخلتي ومسارها الذي تميس به الحق بل الخير خير بالنسبة لكل البشر ، والحق حق بالنسبة الناس أجمعن » .

 و فالقول بوجود الله وبوحدانية الله إذن هو من صبح الاعتراف بموضوعية التم وبتخليمها من قبود النسبية التي تفر اختلاف المدايير باختلاف الظروف › .

فالإنسان أمام الله ، هو الإنسان لااختلاف بين فرد وفرد
 إذا ما قيس الأفراد بمقياس الأخلاق الذى هو مقياس الحق<sup>(۱)</sup> عاه.

وهذا القول بثبات الأخلاق هو حقيقة أعلنتها الأديان المنزلة

 <sup>(</sup>۱) كتاب فى مقارقات الأديان : الدكتور اصماعيل الفاروق •

جميعاً وأكمها الإسلام في وضوح وهي مصل مضاد لسكل أخطار المقاهم المسمومة المنحرفة التي تطرحها أيدلوجية العمهيونية العالية لانساد النفس الإنسانية وتسيرها » .

ومن هنا يبدو فساد قلك النظرية الني طالما أثارها كتاب النغريب نقلا عن و دوركايم وسارتر وفرويه، والتي تربط الأخلاق بالوسط ، ينها ترتبط الأخلاق بالإنسان فنسه وبتركيبه العقلى والروحي والمسادى . وأن أقوى العوامل في تكوين الأخلاق هي «المقائد» التي تستطيع أن تحول النفس الإنسانية من النقيض إلى النقيض وأن القول بأثر البيئة أو الوراثة أمر يجيء في الدرجة النالية ، ولكن العقائد وهي أقوى أثراً في نحويل الطبائع ونحرىر النفوس من آتار البيئات والورثيات ، ولبس الانسان ابن غرائزه كا مدهى أميمال المذاهب المدامة ، ولكن ابن عقيدته ، ابن الإيمان وقد بدل الاسلام الناس وطبائعهم وغيرهم تغيراً جغويا على نحو يستطيع أن يكشفه كل من يقرأ تاريخ الدعوة الاسلامية مما يؤكه

زيف هذه النظرية ۽ ويؤكد قدرة العقيدة الضحيحة ۽ على تغيير النغوس .

وقد آمن المسلمون بأن الالتزام الأخلاق هو طابع كل القيم وقسيمها ومن هنا فان المسلمين لم ينظروا إلى الأخلاق على أنها نشاط عقلى أو موضع جدال فكرى a ذلك أن الاسلام جمل من الأخلاق منجا علميا لاقرار قيم التوحيد والايمان والحق.

هناك محاولات خطبرة مطروحة لفدب اللغه العربية وبلاغة العرآن وبنائه ، معام هذه التحاولات حركين : هما حركسه الأساطر وحركة الفلسكاور ما هو الهدف الحقيقي من الدعوم الى الفلكاور في فكرنا الإسلامي وآدينا العربي .

الفلكلور



## القلمكلور

كانت الدعوة إلى إحياه التراث الشعبي ( الفلكاور ) فى السنوات الأخيرة تستمد وجودها من بعض أهداف رمى إلى تغليب المامية والأزجال والأساطير والقصص الشعبية والأغانى والأمثال المامية على الأحب البليغ ، وإذابة الدوق العربي المام فى ألوان ضعيفة تقلل من قدر البيان العربي الذى يتصل أساساً بالعمل على إيجاد مستوى كاف لفهم الترآن الكريم والاقتراب من منهجه .
وقد كانت الدعوة إلى الفلكاور محاولة لا بأس بها فو أنها

وقد كانت الدعوة إلى الفك فاور علوله لا باس م و ١٠٠٠ خاصت من هذا الغرض الخلى ، ولو أنها بقيت في حدود حجمها الطبيعي بالنسبة للأدب الرفيع والفنون المنازة ، أما أن تجرى الحدود لا يعام إلى الأدب البليغ الحدود المنازة ، فإن ذلك هو الاتحراف الذي يخشى أثره .

ومن هنا اوتفت أصوات كثيرة تحفر من جناية الأدب الشعبي على الأدب العام من خلال مفاهيم منحوقة ، وهي التي تقول بأن الفلككور يمثل روح الشعب وأنه وسيلة إلى النفائم مع الطقات الشعبية . وريما رد بعضهم هذا اللون إلى للذهب الواقعي .

ومن الحق أن ذلك كله من المنالطات التى براد مها النزول بأساوب الكتابة ومستوى الفكر ومنهج العقلية إلى المستويات البسيطة الساذجة التى لا تستطيع أن عمل ذوق الأمة ولا مزاجها ، هذه الأمة التى كانت أكبر مظاهر عظمتها ومعجزة دينها هم البيان.

#### . . .

والواقع أن هناك لوناً شعبياً فى الأدب له حدوده وله طابعه ولكنه لا يستطيع أن يسيطر على الأدب العام ، الأدب العربق البليغ الذى يستمد وجوده من الوجود الإسلامي العربى الأصيل .

بل إن هذه الألوان من شأنها أن تهدم أعظم عناصر الأدب والنن وهو الجال والأصالة .

لقد كانت الدعوة إلى الغلكلور ، واحدة من دعوات متمددة منها الدعوة إلى المينولوجيا أو الأساطير ، وهما قد يختلفان مظهرا ولكنهما ينتقان غاية .

وقد شابت الدعوة إلى الفلسكاور فى السنوات الأخيرة أهداف وغالت انحرفت بها عن هدفها العلمي ، فقد أنخذت وسيلة لإذاعة العاميات وجم الأزجال والمواويل والأمثلة العامية على تحو براد به خلق تراث عام العامية يمكن من خلاله الادعاء بالقول بأن العامية لغة خاصة مستقلة عن اللغة العربية ، وهذا ما جرت محاولة القول به ، وجمعه منذ أكثر من سبعين عاما وقد بدأ عدم المحاولة القاضى ولمور والمهندس وياكولس وغيرها<sup>(0)</sup>.

. .

لقد بدأت حركة الفلكلوركا بدأت حركة الأساطير على أيدى المبشرين والمستشرقين ودعاة التغريب ، الذين حماوا لواء الدعوة إلى العامية والله المعالمية والله الحدودة وجرى في تياره بعض الكتاب ، وهي عاولة يجب أن تدبين أبعادها وخلفياتها التي تهدف إلى إقصاء الله النساسي والبلاغة والبيان العربي عن الأسلوب العام وخلق أسلوب على سافح « والمحدف الأصيل هو إقسام الله الترآن عن مكان الصعارة ، وتعزيز العلميات في كل مصر وبلا عايدي وي إلى تقليل وحدة الأمة العربية وإبعادها عن جوهر في كان ما المحداء ، إنزالها عن ستوى بلاغة القرآن وآدابه ، كما عمت في كل عام المحداء ، إنزالها عن ستوى بلاغة القرآن وآدابه ، كما عمت

<sup>(</sup>١) راجع كتابنا : اللهة العربية بين حماتها وخصومها .

دعوقى الفلكاور والأساطير إلى استحياء الماضى الوثنى القديم البائد، من وداء عصر الإسلام فهى قد ارتبطت بالنينقية فى لبنان والفرعونية فى مصر ، والومانية فى شمال أفريقا وكانت تحاول بذلك إحياء قيم ماتت وانتهت وتقاليد ومظاهر وأعياد جردتها القيم الإسلامية وأثبت وجودها ولم تعد مرة أخرى إلها ، بعد أن جامعا الإسلام بالتوحيد الخالص ،

### -17-

## مصطلح الضمير

هناك مصطلحات كسره ما تزال تتردد ، تستهدف اخراج الفكر الاسلامي من معوماته وذاتيته وجوهره الأصبل، من هذه المسطلحات كلهة الزفانا وكلهة الهندس الأعظم ، وكسلمات كنرة ابرؤها كلمة الضمير ، التي تبردد كنرا دون أن تكتشف حقيمها ومصطلح الضمر من النعيرات الى استحدثها كنب الأخلاق الغربية ، وهو مصطلح أرث به احلال مفهوم أخلافي منفصل عن مفهوم الأدبان المنزلة ، فحيث دعو الاسلام الى بناء الانسان بالتعوى وبجحل مته فوة فعالة تحول بين الانسان وبين الثم فقد دعا كتاب القرب الى ما يسهى بالضهر ، والضهر بهذا الفهوم لا يتشكل الا من خلال مفاهم البيئة والثقافة والعضدة ، فاذا تشكل عل معنى التحرر من قبم الأخلاق أو اعتبارها نسبيه لا ترتبط بالانسسان ولا بالتل الثابتة فانها يجرى الضهر معها هذا الجرى وحينثا لا يستطع ذلك أن نعنق سُناً على النحو الذي يشكله مفهوم الضمع الرتبط بالأخلاق والعقيدة ، لذلك فان الرأى أن الضمع بثبتي تحت مفهوم ترابط الدين والحلق "



## مصطلح الضمير

وف هذا المنى يقول الدكتور عبد الحليم محود: « لا تجد في سلجم اللغة ذلك المنى الأخلاق الذى تفهه من هذه السكلة في الوقت الحاضر، وقد استعمله الغرب كثيراً وأشاد به حينا أراد أن يضع المخاضر، أساساً ومقياسا منفسلا عن الدين ، حين أراد الغرب أن ينخلص من سيطرة السكنيسة وأن يخرج عن سلطاتها ، وكان الدين إذ ذلك أساساً ومقياسا الأخلاق، وإذا أريد التخلص من الدين جرى البحث عن أساس ومقياس للأخلاق، وإذا

حلولوا أن يستعيضوا عن الدين بوحى الضمير وأن يتخذوا من وحى الضمير الأساس الذي لا يخطىء .

إن الناس فى كل العصور يستثيرون ضائرهم ولكنها لا تسممهم جميعاً لخنا واحداً . '

وعند ما توازن بين أحوال الضمير فى العصر الواحد فى أقطار مختلفة فايننا ثميد أيضاً فروقا لا تحصى .

وبختلف الضمير باختسلاف الأزمنة أو اختسلاف المبادئ أو اختلاق المنثة أو اختلاق الثقافات في المئثة الواحدة. ومن الشبه التي جملت الناس يؤمنون بمثرلة كبرى الضمير أنه قد شاع بين بعض الطوائف أن الضمير قوة فطرية معصومة بطبيعتها .

والضمير قوة فطرية إلا أبها تناون يحسب ما تتغذى به من تفافة وبيئة وورائة وهى تختلف فى الدرد الواحد يحسب اختلاف سننه وتمقله من بيئة إلى أخرى ويحسب الكتب الى تمدء بالنمانة المقلية أو التهذيب الروحى وبحسب أخلاق الأصدة، الذين يلازمهم الإنسان فى صاته .

ليس الضمير قوة فطرية معصومة بطبعها ، بل هو متأرجح متقلب لا يستقر له قرار .

إن والأخلاق ، هي المقيلس الذي يلجأ إليه و الدين ، ويستمد منه الهداية والإرشاد ، فإنه هو وحده المصوم ، والإسلام قد أثى في الجانب الأخلاق بكل ما تنطلبه النفوس المرهنة والأفئدة المتمطئة للاستمامة والإناية .

أما صلة الدين بالضدر فهي صلة هيمنة وتوجيه وإرشاد وسيطرة ، صلة هيمنة تستمر مدى الحياة فإذا زالت اختل الضمير .

### خاتمة

إن الذكر الإسلامي لا بزال هو أقوى الحصون القادرة على المقاومة : وإن أكبر الأعطار التي تواجه العالم الإسلامي والأمة العربية إنما تجيئ من الغزو النقاني والتغريب والحرب النفسية .

وإن أخطر الأخطار التي تواجه النسكو والنقاة هو محاولة فرض مناهيم وافعة على القيم ، كبديل المفاهيم الأصيلة المستمدة من جوهر شخصيتنا ، والصادرة من عقائدنا ، والمنيمة من مزاجنا النفسي وفاتيتنا يحده هي أخطر الحروب التي تحتاج إلى وضع كل المصطلحات والمناهم تحت ضوء الإسلام، لكشف الزيف ولتصحيح الأحماله ،؟

أنور الجئدى

# الفهرس

| ٣   |      | ě    | المجم | تقديم بقلم الدلنور مهدى علام عصو |
|-----|------|------|-------|----------------------------------|
| •   |      |      |       | مدخل الى البحب                   |
| 44  |      |      |       | قضية العيم                       |
| 49  |      |      |       | فصية المطور                      |
| 00  |      |      |       | قضية الحرية                      |
| 79  |      |      |       | فضسة العفل                       |
| ٧٩  |      |      |       | فضية التعدم                      |
| ۸٩  |      |      |       | قصبة العلوم والانسانيات          |
| 94  |      |      |       | قضية التجديد                     |
| ٠٧  |      |      |       | قضية الأصالة                     |
| 111 |      |      |       | معهوم البطولة                    |
| 179 |      |      |       | اصطلاح المأساة                   |
| 189 |      |      |       | النبوة والعبفربة                 |
| 100 | <br> |      | -     | العنون الجملية                   |
| 170 |      |      |       | لفاء الأجيال .                   |
| ۱۷۰ |      | <br> |       | الضياع .                         |
| 181 |      |      |       | الفلكلور                         |
| NAV |      |      |       | مصطلح الضمع                      |

### كلمة الإشراف

عزيزى القارى : لا نجد بدا بن الفيئة والفيئة ، وكلما ستحت لنا الفرصة أن نعرض لك طرفا من يعض الوضوعات التي تدور حولها أحاديث الساعة مما يهم جماعير المسلمين وخاصتهم في هذه الأيام ، مما يعالج مثاكل فكرية أو اجتماعية تشد اليها السادة التراء ،

وكاتبنا في هذا النسور هو نفسه الذي قدم لنا من قبل كتابه القيم « قضايا العصر في ضوء الاسلام » ، والذي لاقي اقبالا كبيرا من قرائنا الأعزاء •

واتماما للرسالة يقدم لنا اليوم كتابه المائل بين يديك د مشاكل الفكر في ضوء الاسلام ، باذلا جهدا مشكورا لتسليط أكبر قدر من أضواء الاسلام الباهرة على تلك المشاكل التي تعرض لها •

ونرجو دامًا ان تكون قد قلمنا لك ماتصبو اليه وتأمل فى سلسلتك المعبوبة ، سلسلة البحوث الإسلامية التى ما فتئت تغتار لك كل شيق ونافع فى تدعيم الدعوة الإسلامية ورفع راية الحق والعلم والاكان ؟

طلعت غنام

مطابع **الشركة المصرية للطباعة والنشر** بالعاهرة

رقم الابداع بدار الكنب ١٩٧٢/٣١٧٠